

# دَاعِيُ الْسَّمَاءِ

بلال بن رياح «مؤذن الرَّسُول»

عباس محمد العقاد



نَاصِفَةُ مِصْر  
الطبعة والنشر والتوزيع



# دَاعِيُ السَّكَاء

بِلَالُ بْنُ رَبَاعٍ  
مؤذن الرسول

عِبَاسُ مُحَمَّدُ الْعَفَادُ



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ



## كلمة تصدیر

بين الحرین العالمیین شاعت الدعوة العنصریة فبلغت أقصی مداها . وعملت فيها السياسة غایة عملها . وأقحمها الدعاة من مباحث العلم والتاريخ في غير موضعها .

وقد كانت للإسلام كلمة في إنصاف العناصر والأجناس سابقة لكلمة الحضارة العصرية والعلم الحديث ، وكان في صحابة النبي ﷺ رجل أسود هو بلال بن رباح مؤذنه الأول . فكان أثیراً عنده وعند الخلفاء وجلة الصحابة والتابعين . فالكتابة عن بلال رضي الله عنه في هذا العصر تقع من سلسلة العبريات والسير الإسلامية في موقعها وتصادف موعدها من الزمن في أعقاب الحرب العالمية القائمة .  
ولهذا كتبت هذه الصحف في سيرة داعي السماء .

عباس محمود العقاد

سنة ١٩٤٥



# مسألة العنصر

مسألة العنصر - أو الجنس - مسألة اجتماعية كثيرة الورود على السنة المعاصرین وأفلاّمهم . ولكنها على هذا من أقدم مسائل الاجتماع التي وجدت مع وجود القبائل الأولى .

وأكثر الباحثين في المسائل العنصرية من المختصين بها بين الغربيين يردون كلمة العنصر أو الجنس Race في لغتهم إلى أصل سامي يرجحون أنه هو اللغة العربية . ويعتقدون أنها مأخوذة من الكلمة الرأس التي كانت تميّز بين رؤوس السلالات الأدمية وغير الأدمية .

ولم يكن اختلاف القبائل وتفاخرها شرائكة في بداية أمره ، ولا كان مدعاه للنزاع دون غيره . فلن علماً الاجتماع من يرجع بالوسائل الاجتماعية كلها والآداب الإنسانية برمتها إلى الواشجة الأولى التي نشأت في مبدأ الأمر مع نشوء القبيلة المموجية ، ثم كانت سبباً إلى التجاذب والتعارف بينها وبين القبائل الأخرى . ومصداق ذلك في القرآن الكريم حيث جاء من سورة الحجرات : « يأيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا . . . » (آلية ١٢) فكانت الواجبات التي تفرضها القبيلة على أبنائها أساساً لجميع الواجبات التي تعلمها الإنسان بعد ذلك ، سواء فرضتها عليه القبيلة أو الأمة أو الجامعية العنصرية أو الإنسانية بأسرها .

وقد طبع الناس على التفاخر بما يخصهم ولا يعم غيرهم كأنناً ما كان معدنه ومدار الفخر فيه . فشاعت بينهم المفاخرة بالأنساب والأصول كما شاعت بينهم المفاخرة بمعالم الأرض التي يسكنونها وصنوف المطاعم التي يأكلونها ، وتفاصلوا بالحقائق كما تفاضلوا بالأساطير والأوهام . فلن قديم الزمن يفخر كل عنصر بعرافته وامتيازه على غيره ، وبزيده

إمعاناً في عادة التفاخر والماهأة أن تناح له فرصة الغلبة والاستعلاء فترة من الزمن . فإن كانت الغلبة قائمة حاضرة فهي آية المخر وحججه المهاهأة . وإن كانت غابرة دائرة فهي عنده علامة على عراقة أصله وحداثة غيره . وأنه أحق من ذلك الغير بالفخر والماهأة وإن حدمته الحظوظ والمصادفات في حاضر أمره .

فلم نعرف أمة قديمة قط خلت من مفاخرة بعنصرها واعتداد ببنائها وبيتها وببلادها . والذى قال :

بلادى وإن جارت على عزيزة وأهل وإن ضنوا على كرام قد جمع هذه الحقيقة من جميع وجهها وهو يدرك أولاً يدرك . فليس من اللازم أن تكون البلاد أطيب البلاد ولا أن يكون الآل أكرم الناس ليفخر بهم الرجل الذى يتسمى إليهم وتحسب سمعتهم عليه وسمعته عليهم . فإنه ليعظمهم ويجلهم فراراً من المهانة التي تصيبه إذا تقاصروا عن شأو العناصر الأخرى في التعظيم والتجليل . . . فهو فاخر بهم إن عظموا مساهمة منه في فخارهم . وفاخر بهم إن هانوا دفعاً للهوان عنه إذا اعترف بهوانهم . ولا حساب للبحث أو للرأى في الحالتين إلا بعد حساب العاطفة والشعور .

كان المصرى القديم يؤمن بأنه هو الإنسان الكامل ثم تتلاحق الشعوب بعده إلى أن يأتى أبناء اليونان في المرتبة السادسة .

وكان اليونانى القديم يؤمن بأنه هو الإنسان المهدب ومن عداه برابرة لا يدركون مكانه من الفهم والحضارة .

وكان العربى القديم يؤمن بأنه هو الإنسان المين الكريم ومن عداه «أعاجم» لا يفقهون ما يقال ولا يدينون بدين المروءة والأحساب .

وَكَذَلِكَ كَانَ أَبْنَاءُ فَارسٍ وَالهَنْدِ وَالصِّينِ . بَلْ كَذَلِكَ كَانَتْ كُلَّ قَبْيَةً .  
مِنْ تَلْكَ الْقَبَائِلَ حِينَ يَنْظُرُ إِلَى نَظَائِرِهَا وَإِنْ تَلَاقَتْ جَمِيعًا فِي أَصْلٍ قَرِيبٍ  
مِنَ الْأَحْسَابِ وَالْأَنْسَابِ .

وَبَقِيتْ هَذِهِ الشَّنْشَنَةُ يَمْنَأُ أَمْمَ الْخَضَارَةِ فِي الْعَصْرِ الْمُحْدَثِ فَاعْتَزَّ بِهَا  
الْأُورَبِيُّونَ عَلَى أَبْنَاءِ الْقَارَاتِ الْأُخْرَى ، وَلَكُنْهُمْ لَبَثُوا فِيهَا بَيْنَهُمْ يَفْخَرُ كُلُّ  
شَعْبٍ مِنْهُمْ جَاهِهِ بِالْعَادَاتِ وَالْأَخْلَاقِ وَالْمَآثِرِ وَإِنْ تَقَارِبُوا فِي السَّلَالَةِ وَالْلُّغَةِ  
وَالْعِقِيدَةِ فَلَيْسَ أَشَدَّ تَفَاخْرًا يَمْنَأُ الْأُورَبِيُّونَ مِنَ الْطَّلَبَانِ وَالْإِسْبَانِ  
وَالْفَرَنْسِيِّينَ وَهُمْ يَرْجِعُونَ بِلُغَتِهِمْ إِلَى الْلَّاتِينِيَّةِ وَيَعْقِبُونَهُمْ إِلَى الْمُسْبِحِيَّةِ  
الْرُّومَانِيَّةِ وَيَعْنَاصِرُهُمْ إِلَى مَزِيجِ مُتَقَارِبٍ مِنَ السَّلَالَاتِ ، وَلَكُنْهُمْ  
تَعْلَمُوا - بِوَحْيِ الْمُصْلَحَةِ الْمُتَفَقَّةِ - أَنْ يَجْمِعُوا فَخْرَهُمْ كُلُّهُ إِلَى فَخْرٍ وَاحِدٍ  
يَتَقَارِبُ فِيهِ الْأُورَبِيُّونَ كَافَةً . وَهُوَ « الْلُّونُ الْأَيْيُضُ » أَوِ الْأَنْتَهَى إِلَى الْقَارَةِ  
الْمُجْتَبَاهُ يَمْنَأُ الْقَارَاتِ . وَجَعَلُوا هَذَا اللُّونَ الْأَيْيُضَ رِسَالَةً يَبْشِرُ بِهَا  
الْأُورَبِيُّونَ مِنْ عَدَاهُمْ مِنَ الشَّعُوبِ الْإِنْسَانِيَّةِ ، وَسَمُوا تَلْكَ الرِّسَالَةَ « عَبَّهُ »  
الرَّجُلُ الْأَيْيُضُ » أَوْ أَمَانَةُ الرَّجُلِ الْأَيْيُضُ . أَوْ تَبَعَّتْهُ أَمَامَ اللَّهِ هُدَىَّةُ خَلْقِهِ  
الَّذِينَ لَمْ يَلْعَمُوهُمْ مِنْ عِلْمٍ وَالْأَرْتِقَاءِ .

وَصَدَقَ الْعَالَمُ الْإِنْجِلِيزِيُّ جُولِيَّانُ هُوكْسُلِيُّ حِينَ قَالَ إِنْ هُؤُلَاءِ الدُّعَاءَ  
مُسْبِقُوْنَ إِلَى دُعَاهُمْ قَبْلَ مِيلَادِ السَّيِّدِ الْمُسِيحِ . فَقَدْ سَبَقُوهُمْ « أَشْعَيَا »  
مِنْ أَنْبِيَاءِ إِسْرَائِيلَ فَقَالَ فِي إِصْحَاحِهِ التَّاسِعِ وَالْأَرْبَعِينَ : « اسْمَعُ لِي أَيْتَهَا  
الْجِزَائِرَ وَاصْغُوا أَيْهَا الْأَمْمَ مِنْ بَعْدِي . الرَّبُّ مِنَ الْبَطْنِ دَعَانِي ، مِنْ أَحْشَاءِ  
أَمِي ذَكَرَ أَسْمِي . وَجَعَلَ فِي كَسِيفِ حَادٍ . فِي ظَلِيلِ يَدِهِ خَبَائِي وَجَعَلَنِي  
سَهْلًا مَهْرَبًا . فِي كَنَانَتِهِ أَخْفَانِي . وَقَاتَ لِي أَنْتَ عَبْدِيُّ إِسْرَائِيلُ الَّذِي بِهِ

أُنْجَدَ . أَمَا أَنَا فَقُلْتُ عَبْثًا تَعْبَتْ ، بَاطِلًا وَفَارِغًا أَفْبَتْ قَدْرَتِي . لَكِنْ  
حَقٌّ عِنْدَ الرَّبِّ وَعَمَلٌ عِنْدَ إِلَهِي .

« وَالآن قَالَ الرَّبُّ جَابِلِي مِنَ الْبَطْنِ عَبْدًا لَهُ لِإِرْجَاعِ يَعْقُوبَ إِلَيْهِ  
فِينَضِمُّ إِلَيْهِ إِسْرَائِيلَ . فَأُنْجَدَ فِي عَيْنِي الرَّبُّ وَإِلَهِي يَصِيرُ قَوْنِي . فَقَالَ :  
قَلِيلٌ أَنْ تَكُونَ لِي عَبْدٌ لِلْإِقْامَةِ أَسْبَاطِ يَعْقُوبَ وَرَدِّ مَحْفُوظِي إِسْرَائِيلَ ،  
فَقَدْ جَعَلْتُكَ نُورًا لِلْأَمْمِ لِتَكُونَ خَلَاصِي إِلَى أَقْصِيِ الْأَرْضِ . هَكَذَا قَالَ  
الرَّبُّ فَادِي إِسْرَائِيلَ . . . .

فِرْسَالَةُ الرَّجُلِ الْأَيْضُونِيَّةُ الَّتِي تَخْضُسُ عَنْهَا الْقَرْنِ التَّاسِعِ عَشَرَ كُلَّهُ لَمْ  
تَذَهَّبْ بِأَصْحَابِهِ إِلَى أَبْعَدِ مِنْ هَذَا الْمَدِي الَّذِي سَبَقُوهُ إِلَيْهِ بَنُوِ إِسْرَائِيلَ  
قَبْلِ مِيلَادِ السَّيِّدِ الْمَسِيحِ بِسَبْعَةِ قَرْوَنِ .

• • •

وَظَلَّتِ الْمَفَالِخُ الْعَنْصُرِيَّةُ كُلُّهَا مِنْ قَبْلِ هَذِهِ الْعَادَاتِ الاجْتِمَاعِيَّةِ الَّتِي  
لَا يَرْجِعُ فِيهَا إِلَى قِيَاسِ مَنْطَقِيٍّ وَلَا مَوَازِنَةِ عِلْمِيَّةٍ . فَكَانَتْ أَشْبَهُ شَيْءٍ  
بِمَفَالِخِ الصَّبِيَّانِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ بَآبَائِهِمْ وَأَمَهَاتِهِمْ وَأَخْوَاهُمْ وَجِيرَاهُمْ  
وَبَيْوَاهُمْ الَّتِي يَسْكُنُونَهَا وَمَدِنَهُمُ الَّتِي يَنْشَاؤُنَّ فِيهَا وَكُلُّ شَيْءٍ يَنْتَصِلُ بِهِمْ  
وَتَنْعَدُ فِيَهُ الْمُقَابِلَةُ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَغْيَرِهِمْ . وَفَحْوَى مَفَالِخُ الْأَجْنَاسِ مِنْ هَذَا  
الْقَبْلِ أَنَّ كُلَّ جِنْسٍ هُوَ أَفْضَلُ الْأَجْنَاسِ لِغَيْرِ سَبَبٍ . وَلِبَسْ هَذَا مِنْ  
الْقِيَاسِ الْمَنْطَقِيِّ وَلَا الْمَوَازِنَةِ الْعِلْمِيَّةِ فِي شَيْءٍ .

لَمْ اتَسْعِ نَطَاقَ الْبَحْثِ الْعَلْمِيِّ فِي الْقَرْنِ التَّاسِعِ عَشَرَ فَأَدْخَلَ الْفَوَارِقَ  
بَيْنَ الشَّعُوبِ فِي مَوْضِيَّاتِهِ الْكَثِيرَةِ وَجَعَلَ لَهَا عَلِمًا خَاصًا أَوْ بَابًا خَاصًا  
مِنْ أَبْوَابِ الْمَعْرِفَةِ يُسَمَّى مَعْرِفَةُ الْأَجْنَاسِ الْبَشَرِيَّةِ .  
وَانْتَهَى بِهِ الْبَحْثُ إِلَى وَجْدَ الْفَوَارِقِ الصَّحِيحَةِ بَيْنَ خَمْسَةِ مِنْ

الأجناس التي ينتمي إليها شعوب البشر كافة . وهي الجنس القفقاسي أو الأبيض . والجنس الرئخي أو الأسود . والجنس المغولي أو الأصفر . والجنس الأسر أو أهل الملابا . والجنس الأحمر أو سكان القارة الأمريكية الأصلاء .

واختصر بعضهم هذا التقسيم إلى ثلاثة أقسام فجعل الأجناس الصفراء والسماء والحمراء فروعاً من أصل واحد . وهو اختصار له سند معقول .

وقد عنى أصحاب هذه التقسيمات بالفروق التي تورث وتنتقل مع الأجيال . أي بالفروق التي يسمونها فروفاً بيولوجية دون غيرها من الفروق الاجتماعية التي تكسب بالقدرة والمحاكاة .

وتناول العالم اللغوي الألماني ماكس مولر دراسة الأجناس من الناحية التي تعنيه وهي ناحية المقابلة بين اللغات . فاستخدم كلمة اللغات الآرية وأحباها من جديد بعد أن سبقه إلى استخدامها السير ولIAM جونس في أواخر القرن الثامن عشر . وقرر أن لهجات اللغة الهندية الفارسية نشأت من مهد واحد في أواسط آسيا التي كان الأقدمون يعرفونها باسم « أريانا » وأنها كانت في نشأتها الأولى لغة قبيل واحد من الأجناس البشرية . وكلما القولين اليوم خطأ عند علماء هذه المباحث فيها أثبتته جولييان هكسل من كلامه عن الجنس في القارة الآوربية .

وأحسن العالم الألماني الكبير أن دعوة الجنس الآرى ستخرج من حيز التفكير العلمي إلى ميدان الصراع على الشهوات السياسية فتحذر فراءه من الخطأ في تفسير كلامه وعاد إلى التحذير من ذلك في شبخته حيث قال : « لقد ناديت مرة بعد مرة أنتي إذا ذكرت الآرية فلست أعني

الدم ولا العظم ولا الشعر ولا الجمجمة . وإنما أرمى إلى قصد واحد وهو أولئك الذين يتكلمون باللغة الآرية .. ومني تكلمت عنهم فلست أتبع في ذلك الخصائص التشريحية ، ولا أعني أن أبناء السكنديناف ذوى العيون الزرق والشعر الأصفر قد كانوا فاهايرن أو كانوا مفهورين . ولا أنهم قد اخذوا لغة السادة السمر الذين تغلبوا عليهم أو كان الأمر على نقیض ذلك .. وعندى أن عالم الأجناس الذى يتكلم عن العنصر الآرى والدم الآرى والعيون الآرية والشعر الآرى إنما هو في خطيبته العلمية كاللغوى الذى يتكلم عن معجم مستطيل الرأس أو أجروميه مستديرته على حد سواء .

وكان القرن التاسع عشر قرن « مذهب النشوء » كما كان قرن المذاهب العلمية والفلسفية من شتى نواحيها ، فما زالت الأقوال في مذهب النشوء تتسع وتشعب حتى عرض بعض الباحثين فيه أن الأجناس البشرية تتعمى إلى أصول متفرقة لا إلى أصل واحد أو شجرة واحدة ، وأن القردة العليا هي أجناس بشرية سفلية ، وأن المغول والقرد المعروف بالأورانج بيتا من أصل واحد . وأن الزنجي والغوريلا والشمبانزى تتعمى إلى أصل آخر . وكان رأس القائلين بهذا الرأى عالماً ألمانياً من علماء الأجناس هو الدكتور هرمان كلاتش Klaatsch أستاذ هذا العلم بجامعة برسبلاو الألمانية . فأعلن في أوائل القرن العشرين رأيه هذا وأيديه بما بدا له من الشواهد واللاحظات التي كشفت عنهما مقابلاته بين أنواع القردة وأنواع الإنسان .

لكن القرن التاسع عشر لم يكن قرن المباحث العلمية ولا قرن النشوء والتطور دون غيرهما . بل كان كذلك قرن التوسيع في الاستعمال وتسخير

العلم لخدمة المطامع الاستعمارية والمنازعات السياسية . . . فظهر من الكتاب من يبشر بالجامعة اللونية أو العصبية الجنسية على أساس اللون والعنصر ، وقام في أوربا من يبشر بامتياز أجناس الشمال علىسائر الأجناس البشرية ومن يرد الفضل في كل فتح من فتح العلم والثقافة والحضارة إلى أصل الجنس الآرى المزعوم في الشمال ، وأشهر من اشتهر بهذه الدعوة « ارثوذى جوبينو » في فرنسا وهو ستون شميرلين الإنجليزى المتجر من في ألمانيا . ولم تخل أمريكا من نصيبها من هؤلاء الدعاة وهى ميدان نزاع بين الأجناس البيضاء والحمراء والسوداء وميدان مفاحرة بين المهاجرين الأوروبيين الذين يمتنون بالنسبة إلى أصول مختلفة . كالسكسون واللاتين وأم الشمال والجنوب . فكان لوثروب ستودارد Lothrop Stoddard وماديسون جرانت Madison Grant على رأس المبشرين بهذه العقيدة في الولايات المتحدة . ولم تكن كراهية الأجناس الملونة هي الباعث الوحيد في نفوس هؤلاء إلى التبشير بمزايا الرجل الأبيض أو مزايا الجنس الآرى خاصة من بين الشعوب البيضاء . وإنما كانت كراهتهم للحكومة الحرة - أو حكومة المساواة بين الطبقات - باعثا آخر إلى إنكار صفاء الشعوب التي سمحت بهذه الحكومة الحرة واتهمتها بالنكسة والفساد من جراء امتزاجها بأجناس غير الجنس الآرى أو الجنس الشمالي الجيد . فكانت هذه النكسة مدرجة لها إلى التزول عن أوج السيادة والإذعان لشريعة المساواة .

ولاشك أن حروب نابليون بونابرت كانت لها بدقة في تمكين هذه الترعة بين الأمم الجermanية خاصة ، لأنها كانت سلاحها الذى تدرأ العار به عن فخارها القومى فى مجال الصراع بينها وبين اللاتين أو بين أم الشمال

وأم الجنوب . وقد كان نابليون قائد فرنسا اللاتينية في صراعها مع البرمان منحدراً من جنوب الجنوب بالقياس إلى القارة الأوربية . فكانت صيحة الفخار القومي التي تستثار بها الأمم البرمانية إلى الوحدة هي تعظيم مزايا الجنس الشمالي الذي ينتسون إليه ، وانفق ذلك في عصر البحث عن الأجناس وعصر النشوء والتطور وعصر السباق إلى الاستعمار وعصر الديمقراطية التي تختلف فيها البرمان عن غيرهم ، فكانت صيحة التفوق العنصري على أشدّها بين الألمان ، وكادت عقيدة الجنس الآري أن تتحصر فيهم بعد مولدها في بلاد الإنجليز على لسان واحد منهم وهو العلامة ماكس مولر الذي سبقت الإشارة إليه ، ومن ثم ندرت دعوة إلى التفوق العنصري لم تكن لها صلة بالثقافة الألمانية الحديثة من قريب أو بعيد .

• • •

وقد تعددت الأسباب التي أهابت ساستة الألمان بعد الحرب العالمية الماضية ( ١٩١٤ - ١٩١٨ ) بمسألة العنصر ودعوى الآرية أو الأقوام الشمالية وماها من الرجحان على خلائق الله كافة من أوربيين وغير أوربيين ، سواء في الزمن القديم أو في الزمن الحديث .  
فقد احتاج الساستة الألمان إلى محاربة المذهب الشيعي فوضعوا بإزائه مذهب الاشتراكية « الوطنية » وهي تعتض بالخصائص القومية في وجه الدعوة الدولية التي يتبناها الشيعيون . وفاقا لعقيدتهم المعروفة ، وهي عقيدة الثورة على الأوطان والأديان .

ووافقتهم الخصائص القومية في حربهم للشيعيين من وجه آخر غير المقابلة بين المذهبين . وذلك هو المقابلة بين عنصر السلافيين وعنصر

البيتون الذى يتسمى إليه الأملان . فكانوا يقولون إنهم هم حماة الحضارة الأوربية من زحوف البربرية التى تهددها من قبل آسيا فى الزمن الحديث . واستغلوا دعوة العنصر الآرى استغلالاً غير هذا وذاك فى محاربة اليهود باسم الساميين .

واستغلوها مع هذا وذاك لاستئناف نغمة الأمم الجرمانية بعد هزيمتها المنكرة فى ميدان القتال ، فتمخوا فى أوداجها أنها أهل للظفر – وليس بأهل للهزيمة – لأنها خلقت للسيادة وتترهت فى سلالتها الآرية عن شوائب الأجناس ، وأدخلوا فى روعها أنها كانت وشيكه أن تظفر بأعدائها لو لا خيانة العمال من قبل الشيوعية ، وخيانة اليهود من قبل الشيوعية تارة ومن قبل أصحاب الأموال تارة أخرى .

فأصبحت دعوة العنصر هوساً جامحاً كهوس التعصب فى كل عقيدة من العقائد الشعورية ، وبلغ من التهوس بالدم الآرى المزعوم أنهم جعلوه فلسة فى الحكم وفلسفة فى الأخلاق والفنون والأداب ، فكانوا يقولون إن الحكومة بنية حية تنبت من الدم القومى كما تنبت الجوارح فى الأجسام ، وأن الزعيم تركيب داخل فى تلك البنية بتقدير من طبيعة الكون أو طبيعة الخلاق العظيم ، وكان هتلر ينادى فى كتابه « إinta معشر الآرين لانعرف الحكومة إلا كبنية ذات حياة يتلبس بها الشعب من الشعوب » . . . فهى شيء لا يدخل فى الإرادة ولا فى التربية السياسية ولا فى نظم التشريع والانتخاب .

ونطوح الغلو بدعاة هذه العنصرية حتى بلغوا بها – مع تلك البواعث النفسية والسياسية – مبلغاً لم يسبقهم إليه سابق في عالم البحث ولا في عالم الخيال . فجعلوا أجناس البشر فصائل تتراقب طبقة تحت طبقة حتى

تلتقى بالقردة ولا يبعد أن تناسلها . وجعلوا أنفسهم نخبة مختارة بين فصائل الآرية جماء ترتقى إلى الذروة العليا في ذلك الترتيب . وعادوا إلى كل رجل من أصحاب الفرائض الخلاقة بين عظام الأم فالحقوه بالأرلين على وجه من الوجه ، وعادوا إلى كل اختراع من مبتكرات الصناعة وأدوات الحضارة فنسبوه إلى شعبة آرية مقيمة في موطنها أو مهاجرة إلى وطن من الأوطان ، فحصروا الخلق والسيادة في الآرية المزعومة دون غيرها وجعلوا العناصر الأخرى جميعاً عالة على الآرلين ينتفعون بما يخلقون ويدينون لسيادتهم طائعين أو كارهين .

ولعل هذا الغلو من جانب دعاة العنصرية قد جنح بنقاد هذا المذهب إلى الغلو في إنكار خصائص الأقوام والأجناس ، وهم إذا غلوا في هذا الطرف كان لهم شفيع من المحجج والشكوك أدى إلى الإقناع من شفيع العنصريين .

وإنما نعرض للبواعث السياسية التي امترجت بالحقائق العلمية في مسألة الجنس والعنصر لأن الإمام بهذه البواعث يعين على تجريد الحقائق العلمية من أخلاطها الغربية ويرجع بها كرة أخرى إلى حيز الدراسة الفكرية والبحث المعمول .

ومن الواجب أن نصفى أولاً إلى دواعي التشكيك في تلك الدعوة الجازمة وهي كثيرة . فإنها على التحقيق تدعوا إلى الشك في دعوة العنصريين وتبطل اليقين بكل عقيدة من تلك العقائد التي خيل إليهم أنهم يؤمنون بها . لأنهم يشعرون بال الحاجة إلى ذلك الإيمان .

فن دواعي الشك في العنصرية الآرية أن العنصر الآرى المزعوم لم يكن له وجود قط كأنه سلالة من السلالات الوراثية على النحو الذي

تخيلوه ، وإنما كان جامعاً لغوية يشترك فيها أقوام مختلفون لا يتأتى ردهم اليوم إلى سمع واحد ، ولا يتشابهون في المخصصات العنصرية إلا كما يتشابه الأقوام الذين يتكلمون اليوم بلغة واحدة على تباين المواطن والألوان .

قال العالم الإنجليزي جولييان هكسلي في كلامه عن العنصر أو الجنس بالقاربة الأوربية : إنَّ دعاء العنصرية يتكلمون عن الجerman والأريين وأقوام الشمال أو النورديين ، كأنهم سلالة واحدة ، وهذا خلط لا مسوغ له من الحقائق . وإنما المقطع به أن هناك نموذجاً بشرياً يعرف بالنموذج الشمالي موزعاً بين الأقطار الشمالية في أوروبا من الجزر البريطانية إلى التخوم الروسية ، وإن هذا النموذج وهو على أقرب ما يكون إلى النقاوة والصفاء في بعض الأقاليم السكندنافية لم ينسب إليه فقط فتح من فتوح الحضارة أو كشف من كشوف العلم أو أداة من أدوات الاحتراع التي اشتهرت في التاريخ . وقد روجعت مخلفات العصر الحجري التي ترد إلى ما قبل الميلاد بثلاثة آلاف سنة في بريطانيا العظمى فإذا هي تمثل ثقافة من ثقافات البحر الأبيض المتوسط حملها ذووها إلى شبه الجزيرة الإيبيرية - التي نعرفها باسم الأندلس -- فم إلى فرنسا فالجزر البريطانية . ومن المحقق أن الخطوات الأولى التي خططها الإنسان إلى الحضارة حين تعلم الحرف والكتابة وبناء المنازل ونقل الأحمال على الدواب قد تقدم بها في جوار البحر الأبيض حيث تقيم الأمم السمراء التي لم تنسب إلى السلالة النوردية . ومن المحقق كذلك أن مشاهير الجerman أمثال جيتي وبنهوفن وكانت كانوا مستديرين الرؤوس ربعة في القوام . وليس نابليون ولا شكسبير ولا أنيشتين ولا غاليليو وعشرات من أمثالهم على الصفة التي يزعمونها للنورديين ، ومن طرائف المصادفات أن اللون الأشقر والقوم

الطويل الرشيق لا يعرفان لزعم من زعماء الدعوة النوردية أو الأرية المزعومة . فهتلر أسمى وجورنج سجين بادن وجوبيلز قصير دميم وزعماء « الجنكر » من سكان ألمانيا الشرقية تختلط فيهم ملامح السلافين والتيتون ، وهم أكبر الدعاة إلى السيادة الجermanية على الأمم قاطنة .

ويتفق علماء الأجناس ووصف الإنسان على توزع السلالات في العنصر الواحد كما يتفقون على ندرة التقاوقة الحمض في عنصر أو سلالة . فالجنس الأبيض في القارة الأوربية وما جاورها يتضمن إلى عنوان واحد ولكنه ينقسم إلى السلالات النوردية والألية وسلالة البحر الأبيض المتوسط ، وهذه السلالة الأخيرة تنتمي إلى عنوان واحد ولكنها تنقسم إلى ليسين وإيسيرين وليجوريين نسبة إلى اسم جبال الألب ما بين البحر وساغونا السفلي ، وقد يضاف إليهم البيلاسجيون Belasgian الذين ينعزلون وحدهم في بحر « إيجه » على مقربة من اليونان .

والجنس الأسود . على كونه من العناصر المتميزة بين أجناس البشر . يختلف في بعض الصفات وإن تماثل في اللون أو تقارب فيه . فقد عرفت القبائل السوداء في أستراليا ولكنها تختلف القبائل الأفريقية في الخصائص الوراثية . بل يقع الخلاف في بعض الملامح والأخلاق بين السود المجاورين من أبناء القارة الأفريقية . أو أبناء الإقليم الواحد منها فالبوشمان والهوتنتوت كلّاهما من سود أفريقيا ولكن الأولين فصار وثابون مولعون بالصيد والقتال والآخرين طوال يرعون الماشية ويملون إلى الاستقرار . ومجاورهم السود من أبناء قبائل البانتو الذين يعمرون السودان الجنوبي وبعض أقاليم الصحراء إلى الشواطئ الغربية ، وهم جماعات

شئى ين رعاة رحل مقاتلین وزراع مقيمين موادعین . ولیست فوارقهم فـ  
اللغات بأقل من فوارقهم الكثيرة في الملامع والسمات والعادات .

٠ ٠ ٠

وبعض هذه الشواهد المتواترة يقرر لنا أن السلالات البشرية لا تبقى  
على وحدتها وإنفرادها مع تعاقب الأجيال واختلاف مطارات المجرة  
والانتقال . ولكنها تتوزع وتتفرع وينتشر التوزيع والتفرع في خصائصها  
ومزاياها . وليس أدعى من ذلك إلى التشكيك في مزاعم العنصرين  
الذين يحصرون مزايا البشر العليا جمیعا في سلالة واحدة تنفرد بها وحدتها  
ین سائر السلالات .

ومن دواعي الشك القوية في مزاعم العنصرين أن كثيرا من المزايا التي  
يصفون بها سلالة من السلالات يسهل الرجوع بها إلى عواملها المحلية أو  
الاجتماعية التي لا تhabiء من العوامل الوراثية الحيوية . ونعني بها ما  
يعرف بالعوامل البيولوجية .

فقد زعموا - مثلا - للسلالات الأوربية أنها انفردت بحب المعرفة  
النظرية وملكة البحث عن حقائق الأشياء و « التفلسف » الجرد الذي لا  
يرمى إلى المفعة القريبة سواء منها ما ينتفع به الأفراد أو ما تنتفع به  
الجماعات . وقالوا أن الشعوب الشرقية لا تحب المعرفة هذا الحب ولا  
تجزد للمباحث الفلسفية هذا التجزد . ولكنها تعنى بالعلم لتطبيقه في  
الصناعات ومرافق العيش ومطالب الحياة العملية . ودليلهم على ما  
يزعمون ذلك الفارق الظاهر بين ثقافة اليونان وثقافة المصريين .

وحقيقة الأمر أن البحث عن أمرار الغيب وقوانين الوجود يدخل في  
سلطان الكهانات القوية وأن هذه الكهانات القوية ترسخ وتوطد وتبسط

يديها على العقول إلى جانب الدول العظيمة التي لابد من قيامها في أودية الأنهار الكبيرة . فجحيثاً وجد نهر كبير في صدق من الأصقاع لم يكن هناك بد من قيام دولة عظيمة على شطيه توسّس الرى والزرع وتصون الأمان وتضمن سلامة المعاملات . ومنذ قامت هذه الدولة العظيمة لم يكن خالداً من الاعتداد على دعائم الدين وسلطان الكهانة والتفرد بحق البحث في العقائد والسيطرة على عالم الروح والضمير . وكثيراً ما تجتمع الوظيفتان في شخص واحد كما اتفق لبعض الملوك الأرباب أو « أنصاف الأرباب » في التاريخ القديم . فإذا أصبحت المباحث الغيبية والمعارف التي تتناول أصول الوجود حقاً للكهانة تحميه الدولة فليس من المعقول أن تنسع الحرية للناس يثبتون فيها وينكرن كما تسع لهم في غيبة الكهانة القوية والدولة العريقة ، ولا مناص من اختلاف مقاصد التفكير جيلاً بعد جيل بين الأمتين حتى يلوح للنظر العاجل في النهاية أنه اختلاف بين طبيعتين أو معدنين من معادن الخلائق الإنسانية .

وقد كانت أمم الشرق القديم دولاً لها كهانات قائمة قبل أن تظهر الفلسفة اليونانية بألف السنين .. فامتد تفكير اليونان إلى محاريب الفلسفة التي كانت حرماً منيعاً في ظل الكهانات الشرقية لا ينحطأه عامة الناس . وظهر الفارق من أجل ذلك بين ثقافة اليونان وثقافة الشرقيين . ولو انعكس الأمر بين أرض اليونان وأودية النيل ودجلة والفرات لانعكست الآية بلا مراء .

وما يؤيد هذه الحقائق أن الكهانة القوية صنعت في أوربا حين توطدت فيها مثل ما صنعته الكهانات في الشرق القديم . فلما امتد سلطان الكنيسة البابوية على الأمم الأوروبية ضرب الحجر على العقول فأحجم .

الناس دهراً طويلاً عن البحث المجرد والتفكير في حقائق الوجود ، وبلغت الكهانة الأوربية على حداتها ما بلغته كهانات الشرق بعد أحقاب وأحقاب تتوالى من بداية عهد التاريخ .

كذلك زعم بعض النقاد العسكريين من أهل أوربا أن الأوربيين يمتازون على الآسيوين والأفريقيين في معدن الشجاعة والبطولة الحربية ، واستدلوا على ذلك بانتصار اليونان مع قلتهم على الفرس مع كثتهم في معركة ماراتون وملحمة سلاميس .

فالواقع الذي أسفرت عنه دراسات الثغرات من النقاد العسكريين المحدثين أن الفخار الوطني قد لعب لعبته المعروفة بأخبار المعركتين فبالغ فيها جد المبالغة وأضفى عليها ثوباً من الحماسة الخيالية خرج بها من حيز التاريخ الصميم إلى حيز الملائم الهومرية .

فلم يدر في خلد « دارا » يوماً من الأيام أن يستولى على أرض اليونان لأنها أرض جرداً لا تنفعه للزراعة ولا للتجارة ولا يخشى منها الخطر العسكري على دولته المتزامية الأطراف . وإنما عنده أن يؤدب أرتريا وأثينا لأنهما تجرأتا على معاونة اليونان التاثيرين عليه في آسيا الصغرى . واغتنم لذلك فرصة الشقاق بين المستبددين وأنصار الحربة في أثينا أو قبل إنه تلقى من زعماء الشعب المتمرد وعداً بالانضواء إليه وخذلان أولئك المستبددين . فأخمد الثورة في آسيا الصغرى لم زحف على « أرتريا » فعصف بها وأرسل أهلها أسرى وسبايا إلى شطوط الخليج الفارسي يسامون فيها سوم الأرقاء .

لم تقدم إلى أثينا وفي حسابه أنها منقسمة على نفسها مسرعة إليه بالتسليم ولو من بعض طوائفها وزعمائها ، فلما وقع ما لم يكن في حساب الفرس ولا اليونان واتفقت كلمة الأثنين على الدفاع عن بلادهم لم

يشاؤن يطيل الحصار لأنّه لم يقصد إلى إسقاط المدينة ولم يجد في الأمر ما يستحق المطاولة والعناء .

أما معركة سلاميس فقد كانت المصادفة فيها أغلب من التدبير .  
شغل الفرس بعد معركة ماراثون بالثورة المصرية ثم خرج زركسيس  
لقتال اليونان في جيش ضخم مختلط الأجناس لكنه دون الضخامة التي  
صورها اليونان بكثير ، وكانت ضخامته واحتلاطه عائقاً له ولم تكن من  
مزاياه ومرجحاته ، لأن قيادة جيش كبير من قبيل واحد أيسر جداً من  
قيادة بصف هذا الجيش وهو مختلط الأجناس متعدد الأهواء ، ولأن  
الجيش كان مرتبطاً بمعونة الأسطول الذي يلازم الشاطئ ومحمل له المؤنة  
والعتاد ويتكفل بنقله في المجازات البحرية ، فأصبح الجيش والأسطول  
معاً مقيدين بطريق واحد لا يدعوانه ولا يغيب عنده عن اليونان . ولما  
انتهى الأسطولان في سلاميس كانت كثرة السفن الفارسية عائقاً للأسطول  
أيضاً ولم تكن من مزاياه ومرجحاته . لأن المكان أضيق من أن يتسع  
لمناورات الأسطول كله ، ولأن زركسيس لم يتقدم إليه إلا لعلمه  
باختلاف قواد اليونان في إدارة البحريّة ، وكان الواقع أنهم مختلفون وأن  
بعضهم أعلن في مجلس الحرب نية التراجع بمعظم السفن من سلاميس .

فلياً نشبت المعركة قبل أن يتم هذا التراجع كانت الكفة الراجحة في  
جانب اليونان ، وأصبح تموين الجيش الفارسي ضرباً من الحال بعد  
ضياع السفن التي مني بخسارتها في المعركة ، فعدل زركسيس عن  
المطاولة في المعركة البحريّة وإن كان قد ظفر بالاثنين في الواقع البريّ .

ولا شك أن الذي أصاب الفرس في هذه المعارك قد كان يصيب

اليونان لا محالة لو أنهم كانوا في موضعهم وكانوا ينقلون الجيش مثل نقلهم  
وهو في اختلاطه وتعدد أهواه .

فليست المسألة كلها مسألة اختلاف في معدن القوم أو منافب  
السلالة ، ولكنها اختلاف في الأحوال والملابسات ، وخلائق بالذين  
ينسون آفة الاختلاط في الجيوش ومحسوبون معتبراً على الفرس أو الشرقيين  
دون غيرهم أن يذكروا أن الصليبيين على وفرة جموعهم وانتظامهم جميعاً  
إلى العنصر الأوروبي قد أصابتهم المزية على أيدي الشرقيين وهم دولة  
واحدة نقل عنهم في العدد والعتاد ، ولم تتعوز الصليبيين في تلك الواقع  
حرارة العقيدة وشدة المراس .

ومع هذا ألا يقول دعاة البدعة الآرية أن الفرس قد يمّا من سلالة  
الآرين وأنهم أقرب إلى أم الشمال من يونان الجنوب ؟

إن العالم النسوى فردريلك هرتز يذكر أن اختلاط الزنوج بأهل  
أوربا في الزمن القديم . ومن المفيد في هذا الصدد أن ننقل هنا ما  
أوردناه في كلامنا على مفاخر الأجناس بالجزء الثاني من « ساعات بين  
الكتب » . وهذا بعض ما جاء فيه :

« ... للزنوج أثر في أوربا تدل عليه المجاجم التي وجدت في ألمانيا  
وبلجيكا وفرنسا وكراتيا ومورافيا ، ووُجد ما يشبهها منذ ثمانين سنة في  
أفريقيا الجنوبيّة . وقد بقى أثر للأقزام السود في جبال الألب إلى عهد بليني  
الذى نكلم عن هؤلاء الأقزام وعزّزت كلامه القصص والأسطير .

ويزعم شمبرلين أن عرفان حقوق الحياة هو مزية الآرين التي لا  
يعرفها الساميون في الشرق لاستغراقهم في المادة وتقديمهم المال والخطاط  
على الأذهان والأرواح . فيجيئه الأستاذ هرتز بحواب مفحم هو المقابلة

البساطة بين شرعة الرومان وشريعة حمورابي في محاسبة المدينين فاللوح الثالث من الواح القانون الروماني يبيّن للدائنين أن يقطعوا لحم المدين ويقتسموه بينهم وأن يقتلوه قتلاً في مدى سبعة وعشرين يوماً من يوم القبض عليه وتكميله في الحديد والحبال . وأما شريعة حمورابي فهي تقضى بأن يخدم المدين دائنه ثلاثة سنوات . والقانون بمحميء في خلال هذه الخدمة من سوء المعاملة والإهانة . زد على هذا أن الفرق واضح بين الشريعتين في أمور أخرى : منها أن السارق المضطر معدور في شريعة حمورابي . وهو غير معدور بحال من الأحوال في شريعة الرومان ، وأن الأب الروماني يجوز له أن يبيع أولاده ، ولا يجوز ذلك للأباء عند البابليين ، وأن الزوج البابلي لا يجوز له أن يقتني السراري بغير إذن من زوجته وليس للزوجة مثل هذا الحق عند الرومان . وأن المدين يحق له أن يطلب الخطا من دينه إذا نقصت غلة أرضه وليس في الشريعة الرومانية شيء من هذا القبيل . وهكذا وهكذا من شواهد الرحمة وتقديم الحياة على الخطام في شريعة حمورابي ثم من شواهد القسوة وتقديم الخطام على الحياة في شريعة الرومان .

ويرفع شعيرلين اليونان إلى السماء ويقول إن علومهم وفلسفتهم وفنونهم مرجعها إلى طبيعتهم الآرية التي يمتازون بها على الآسيويين والساميين . فيقول له هرتز إن أرسطوف في زمانه كان يطري مواهب الآسيويين في الفنون وبحكم على أم الشعوب بالعقل الذي لا علاج له في المعارف الفنية والسياسية لعلة الجو التي لا تبدل لها على تعاقب الأزمان . ويقول هرتز أيضاً إن ثوسيديد المؤرخ اليوناني . ذكر أن اليونان كلها كانت في قبضة البربرة . وذكر هيرودوت أنه كان يسمع في زمانه لغة البربرة في بعض

أنهاء وطنه ، وأن العلماء المحدثين - كرشر وكيسلينج وفك - أقاموا الأدلة على أن سكان آسيا الصغرى وسكان اليونان كانوا جنساً واحداً من الآسيويين ، وأن أسماء الواقع اليونانية لا ترد إلى مصادر من هذه اللغة لأنها مشتقة من اللغة القديمة كما اشتقت منها أسماء الأرباب فيما يقول هيروودوت . والأقوال متفقة على أن طاليس رأس الفلسفة اليونانية من أصل آسيوي سامي وأنه تعلم العلم في البلاد المصرية ، وكذلك تتفق الأقوال على أن زينون رأس الفلسفة الرواقية آسيوي الأصل والنشأة ، بل يقول فيره : إن هومر نفسه اسم سامي آسيوي معروف من « زومر » بمعنى المفتي أو الزامر ، وغير ذلك كثير من الأقوال عن الفلسفه الآخرين .

ولا يزيد هرتز أن يقف في الإنصاف عند شعب من الشعوب ولا جنس من الأجناس . لأنه يرى أن الفواصل بين أي شعوب في العالم ليست من بعد والحقيقة بحيث تستعصي على التقارب مع تشابه الأحوال ومؤاناة الأيام . فهنريال زنجبي الذي اقتناه بطرس الأكبر ارتقى بذلك واجتهاده إلى رتبة مهندس في المدفعية وبني بسيدة من الأشراف ، وكان حفيدهما بوشكين أكبر شعراء الروس وأحد كبار الشعراء في الدنيا ، وسليان وهو زنجبي آخر كان في بلاط الموسى في القرن الثامن عشر بني بسيدة شريفة واقتنت بنته بسيد من الأشراف ، وتزوج ناجر من هامبورج بنت سلطان زنجبار فبلغت بأدبها ورجاحة لها مكانة تغبط عليها في بلاط الألماني وأصبحت صديقة حميمة للإمبراطورة فردريلك وكتبت لها ترجمة حياتها التي عنوانها « من قصة أميرة عربية » . وقد كان الدم الزنجبي يجري في عروق دوماس الكبير ودوماس الصغير كما هو معروف

يقول هرتر : لا ترى أحدا يزعم أن هناك فجوة لا تعبّر بين الحمر الأحمر والحمص الأزرق أو بين الحصان الأبيض والحصان الأسود . أما في بني الإنسان فالفرق البسيط - بالغًا ما بلغ من التفاوتة - كاف لأن ينشئ من الأوهام الجنسية والعصبيات الشعبية أسفها وأناتها عن الحقيقة . وما الفرق هنا مع هذا إلا اختلاف في الدرجة لا في الجوهر . فقد يرينا المجهول أن الفروق الكثيرة بين ألوان بني الإنسان إنما هي فروق في درجات التجمع والتوزع في مادة صبغة واحدة مُناثلة في الجميع ، . كلام إذا رجعنا به إلى الأسانيد والبيانات فهو أقوى سندًا وأثبتت بيته من كلام المغرين في تمجيد الأوربيين وتفضيلهم على جميع الشعوب ، وإذا رجعنا به إلى الموى فهو أقرب إلى هوانا وأولى بإصعادنا من كلام أولئك المغرين .

فلا وقائع التاريخ ولا مباحث العلم ولا مشاهدات العيان تؤيد دعوى العنصريين الذين يستخلصون من النوع البشري كله نخبةً واحدة ويفردونها بأفضل المزايا وأشرف الأخلاق بين السلالات الإنسانية .

ولتكنا نتجاوز الحد المأمون إذا تجاوزنا هذه الحقيقة إلى ما وراءها ، فكل ما هو محقق في، صد المفاسد العنصرية أن العلم لا يؤيد الامتياز المطلق الذي يدعوه العنصريون لبعض السلالات ، ولكنه لا يبني وجود الاختلاف بين العناصر ولا توارث الخصائص الجسدية وما يتعلّق بها من الخصال النفسية . وهذه فروق موجودة يزداد ظهورها في بعض الأفراد وينقص في آخرين ولكنها لا تبطل ولا يتّسّع لنا أن نتجاهلها ونتجاوز عنها إلا إذا تجاوزنا العيان وأغضبنا عن المحسوس المائل لجميع الأذهان . وقد يوجد من العنصريين المختلفين شخصان يتشابهان وتصعب التفرقة

يبنها على الباحث المحقق فضلاً عن الناظر في عرض الطريق . ولكن الشابه حيناً لا يمنع الاختلاف في جميع الأحيان . ولو ذهبنا ببطل المخالفة بين الأنواع كلما وجدت المشابهة بينها لأمكن إنكار الفارق بين الإنسان والحيوان على هذا القياس ، فإذا قيل إن الحيوان يمشي على أربع يمكن أن يقال كذلك إن بعض الإنسان يمشي على أربع ؛ وإذا قيل إن الحيوان أعمى يمكن أن يقال كذلك إن بعض الإنسان أبكم وإن بعض الطير ينطق كما ينطق الإنسان وإذا قيل إن الحيوان مسلوب العقل والتفكير يمكن أن يشار إلى أفراد من الناس لا يعقلون ولا يفكرون . وإذا قيل إن الإنسان والحيوان لا يتناسلان يمكن أن يقال إن الكلب حيوان والمر وما لا يتناسلان .

فوجود المشابهة في بعض الأفراد لا ينق المخالفة في عامة الأفراد . . وقد يتعدى تعريف الفارق الخامس بلغة العلم المقرر ولكنه مع ذلك يبقى فارقاً حاماً إلى أن يوجد التعريف .

والحمد لله المأمون الذي لا نربد أن نتجاوزه في هذا الصدد هو ما أسلفناه من أن الدعوى التي تفرد بعض العناصر بأفضل المزايا وأشرف الأخلاق هي دعوى يعوزها الدليل القاطع من وقائع التاريخ ومباهث العلم ومشاهدات البيان . أما الاختلاف بين خصائص الأجناس فهو موجود لا شك فيه وإن تفاوتت درجات ظهوره في بعض الأفراد .

فن المشاهدات - ومن البديهيات معاً - أن العزلة في النسب وفي التعرض للمناخ والبيئة وأحوال المعيشة وعادات الاجتماع تعقب العزلة في الصفات الجسدية والخلائق النفسية على السواء .

ومن المشاهدات - ومن البديهيات معاً - أن الشعب الذي يقضى

عشرة آلاف سنة ولاءً في مكافحة العوارض الجوية والاحتياط على موانع الطبيعة والتأهب للمفاجآت من جيشه ومن طوارق الأرض والماء والسماء ، لا يشبه شعباً قضى مثل تلك الدهور في الدعة أو في التعويل على المصادرات وهو معنى من الحيلة والجهد في صراع الحياة .

وقد أظهر العلم الحديث أن التوارث في الخلق والخلق منوط بالnasals *Genes* التي توجد في خلايا الذكور والإبنة ، وأن هذه النسلات تقارب في أفراد القبيل الواحد كما تقارب في أفراد الأسرة الواحدة . ولكننا لا نعرف اليوم على وجه التحقيق كم من الرمن يمكن لتحول العوارض التي تنشأ من البيئة والمعيشة إلى موروثات تستقر في تكوين النسلات وتنتقل من الآباء إلى الأبناء ، ولا نعرف على وجه التحقيق هل ما يوجد الآن من اختلاف النسلات وليد الاستمرار الطويل في عوارض البيئة والمعيشة أو هو وليد أصل آخر من أصول الاختلاف في التكوين .

والذى يلوح لنا من المشاهدة المحسوسة . ونعتقد أن العلم وشيخ أن يمثله في تجربة من التجارب المقررة – أن فراسة الوجه الإنساني تدل على كثير ، وأن هذه الدلالة مرتبطة أوثق الارتباط بالأعصاب ثم بالعظام . فأنت لا تخطئ تاریخ الأمة كلها إذا نظرت إلى وجوه أبنائها ، ولا يفوتك أن تعلم أن هذا الوجه السهل الذي تغلب فيه ملامع اللحم والدم على ملامع الأعصاب والعظام هو وجه أناس مارسوا في ماضيهم قليلاً من الكفاح وقليلاً من التجارب وقليلاً من حواجز النغمس ، وإن ذلك الوجه الحازم الذي يلفتك إلى متانة الأعصاب والعظام قبل أن يلفتك إلى بضاعة اللحم والدم هو وجه أناس ثابروا على الاعتزام والجلد ولم

يستسلموا لسهولة العيش منذ زمن بعيد ، وليس في وسعنا أن نعلم اليوم كيف تورث هذه الملامح الخازمة في الوجه ، فإن اللحم لا ينقلها والدم قد يغزو النسلات ولكنه لا يغزو القوى التي هي من قبيل الطاقة الكهربائية في الأحياء وغير الأحياء ، فأغلب الظن إذن أنها تنتقل في مخازن الأعصاب ثم في مخازن العظام ، ولعلها تنحصر في الأعصاب على نحو لا يصعب على العلم - فيما نقدرها - أن يهدى إليه ، وقد يكون للأعصاب فيها اتصال كبير بالدماغ وسرعة الاستجابة بينه وبين مواطن الانتباه والتنبيه .

ومهما يقل العلم غداً في هذه المسألة فالذى نجزم به منذ الساعة أن وجوه الأمم التي قضت ألف السنين في الجلد والاعترام تختلف وجوه الأمم التي تيسرت لها المعيشة طوال تلك السنين ، وإن الاستدلال بملامع الوجه طبيعة في جميع الأحياء ، لأن الحيوان ينظر أول ما ينظر إلى وجه الحيوان الذى يقابلة ليعلم هل يسالمه أو يناجزه ويتحده ، وإن كانت الوجوه لا تبدى كل ما في النفوس والعقول فهي كذلك لا تخفي كل ما في النفوس والعقول .

وحسينا الآن أن العلم يثبت كما ثبت المشاهدة أن خصائص الأجناس تورث إلى زمن بعيد ولا سيما حين ينحصر التراوح في أبناء القبيلة الواحدة أو الوطن الواحد ، وإن بعض العادات الاجتماعية التي تنجم من تشابه المعيشة تثبت في الأفراد بعد زوال أسبابها إلى حقبة طويلة ، وإن الأبناء ينقلونها عن الآباء بالقدوة والتلقي وان لم ينقلوها بالوراثة كما تنقل الخصائص التي تمثل في النسلات .

وليس هنا أن نبسط القول في خصائص الأجناس جميعها ، لأن

الجنسُ الأسود هو الذي يعنينا منها في هذا الكتاب ، وهو من الأجناس التي يسهل تمييزها بالخصائص الموروثة وعادات القدوة والمعيشة ، والاختلاف في وصفه أقل من الاختلاف في وصف غيره من الأجناس البشرية الخمسة أو الثلاثة على قول بعض المتأخرین .

ونحن ننقل هنا شذرات من أوصافه في كتب علم الأجناس وعلم الإنسان ونصحح بعضها ببعض ونضيف إليه ما نعلمه من خصائص هذا الجنس بالعاشرة والاختبار .

قال الدكتور سايس Sayce صاحب كتاب أجناس العهد القديم :

«إن الزنجي مستطيل الوجه شديد بروز الفكين مع ضمور في الذقن ، أنفه أفطس واسع المنخرین ، وشفتاه غليظتان ، وأسنانه كبيرة جيدة ، وضرس العقل منها يظهر سريعاً ويدهب أخيراً ، وهو بسيط الجمجمة طويل الذراعين ، وربلات ساقه معيبة ، وقصبة رجله منبسطة مع انقباض في الإبهام ، ومادة الصبغة السوداء في الزنجي كما أسلفنا تسرى إلى عضلاته وقد تسرى إلى دماغه وهو بالقياس إلى الأدمغة الأخرى بسيطة التلaffيف . وميله إلى الفتن قليل ما عدا الموسيق فهو مغمم بها أشد غرام ، ومن عاداته أن يتأثر بالشعور دون التفكير . ويقال إن أبناء الزوج قلما يتقدمون بعد الرابعة عشرة ، ويغلب عليه الكسل والإيمان بالخراقة ومن طبعه العطف والوفاء . وما حصلتأن ترغبان من قديم الزمن في اقتنائه واستخدامه . فمنذ عصور الفراعنة في الأسرة الأولى كانوا يبعثون الحملات إلى بلاد كوش لاستجلاب العبيد منها ، وكان عدد الزوج المخلوين كبيراً على الأغلب في جميع الأزمان . ولعل عبد ملك الذي

أنقذ حياة النبي أرميا كما جاء في الأصحاح الثاني والثلاثين كان من الزنوج وكذلك الكوشى جد اليهودى الذى جاء ذكره في الأصحاح السادس والثلاثين إذ يقول : ( فأرسل كل الرؤساء إلى باروخ يهودى ابن سنبأ بن شلمنيا بن كوشى قائلين : الدرج الذى قرأت فيه في آذان الشعب خذه بيده وتعال ).

« ومع قدم الاتصال بالحضارة المصرية تلك القرون الطوال لم يتعلم الزنجي منها على الأرجح غير صهر الحديد ، فجاء عصر الحديد معقباً لعصر الحجر تواً في تاريخ بعض القبائل بغير توسط من عصر الشبه أو النحاس .

« والزنجي مقلد شديد الميل إلى التقليد . وهذا يلفت النظر أنه لم يظهر قط رغبته في الرسم خلافاً للمصري المثقف ، بل خلافاً لأبناء قبائل البوشمان المقيمين بأقصى الجنوب في القارة الإفريقية ، فإن رسوم الحيوان على الجدران التي تختفي بها قبائل البوشمان حية ملهمة ومنها ما ليس يُخجل الفنان الأولي إذا نسب إليه ، وهي على الجملة تفضي بنا إلى سؤال عن قدم الجنس الزنجي في التاريخ .

« ففي جنوب مصر نشاهد الصخور الرملية التي تغطيها رسوم الحيوان والإنسان ومنها الحديث الذي لا شك في حداثته والقديم الذي لا شك كذلك في قدمه ، ويرى على الصخر الواحد شيء من تلك الرسوم ونقوش ترجع إلى الأسرة الخامسة ، فاما النقوش الأخيرة فيبدو عليها تغيير قليل من أثر العوارض الجوية حتى ليخيل إلى الناظر إليها أنها من عمل أمم القريب ، وأما الرسوم الأولى فيبدو مما أصابها من أثر العوارض الجوية أنها قد مضى عليها روح طوبل من الزمان ، ويرى - عدا هذا -

ين الرسوم رسم الزرافة كثير التكرار. فإذا لا حظنا أن ذلك الإقليم كان أرضًا قاحلة من بداية التاريخ المصري دل حضور الزرافة في رسومها على عهد بعيد القدم كانت فيه تلك الأرض بطاحًا مروية بالماء تغطيها أشجار الحست التي يرعها الزراف. وينتشر رسم النعامة في تلك الرسوم كما ينتشر رسم الزرافة مع اختفاء رسم النعامة من المقاطع الهيروغليفية التي تتمثل فيها الطيور المصرية على وفرة ملحوظة. وخلائق بهذا أن يدلنا على أن النعامة لم تكن معروفة عند مخترع الكتابة المصرية الأولى. وأن سير فلاندرس بترى على حق حين يستخلص من هذا أن الرسوم التي ذكرناها هي بقايا متخلفة مما قبل التاريخ لأسلاف المصريين في وادى النيل. وتؤيد رأيه كشوف السالحين في جهات أخرى من أفريقيا الشهابية حيث نشاهد أمثل تلك الرسوم في جنوب تونس ومراكش. وقد أستطيع الاهتداء إلى تاريخها التقربي من حالة واحدة أمكن العثور عليها. فإن الدكتور بونيه Bonnef وجد في وهران الأداة الحجرية التي كانت نقش بها تلك الرسوم ملقة تحت بعض الصخور التي عليها تلك الرسوم ووجد على مسافة غير بعيدة منها المصنوع النبولي الذي تصنع فيه تلك الآلات. ومن ثم يفهم أن الرسوم ترجع إلى العهد السابق لاستبدال الآلات المعدنية بالأدوات الحجرية. وهو عهد في مصر جد بعيد.

«فن المختتم إذن على ما يظهر أنه في العهد الذي كانت فيه الصحراء الكبرى مخصبة وكانت دال مصر ذراعاً من البحر الملحق كان جيل من الناس قرب إلى جيل البوشمان يتزل في أفريقيا الشهابية بين السواحل الأطلسية وشواطئ نهر النيل. ولعل قبائل الأكاسين وغيرها من قبائل الأقوام المستديرة الرهوس في أوسط أفريقيا بقية ذلك الجيل

القديم ، وقد أجلتهم عن مواطنهم غارات الزنوج ولم تزل بهم غارات قبائل الباتو أو الكافرين حتى أخلأتهم إلى جنوب القارة الأفريقية ، وقد كانوا جسديا دون أعدائهم في القوة وإن لم يكونوا دونهم في المزايا الأدبية ، وكانوا على كل ذوي ملامة فنية تعوز الزنوج والكافرين على السواء وهي ملامة الرسم . إذ لم يكن في وسع الزنجي أن يرسم أو يتمم رسوم الصخور في بلاد البوشمان ولا رسوم الصخور في إفريقيا الشمالية .

وقد كانت الجبال التي تحد الصحراء من الشمال مسكن قبائل من اللوبين منذ عهد سحيق في القدم ، وقد وصفنا هذا الجبل آنفاً وبيننا أنه ينتهي إلى سلالة مميزة بين سلالات الجنس الأبيض ، وربما شاهدنا اليوم في قرى إنجلترا وأيرلندا فروعاً من تلك القبائل على حسب الملامع الظاهرة ، والمذوج بالعتيق الذي تبديه لنا تلك القبائل تؤكد لنا الآثار المصرية كما تجلوه الملامع البيضاء التي بقيت له إلى الآن ... .

• • •

وكلام الدكتور سايس هذا في أوصاف الجنس الزنجي وتاريخه العريق قليل الخطأ كثير الصواب ، أو هو من أصح ما كتب في هذا الموضوع ، ويزداد عليه من نكبة الأجناس الحديثة أو كتب علم الإنسان أوصاف أخرى بعد بعضها من قبيل التصحيح وبعضها من قبيل التكلمة ، نأتي عليها بياجاز .

فاللون الأسود في الأجناس السوداء لا يتعنق إلى ما وراء البشرة الظاهرة ثم تتساوى ألوان الجسم الإنساني في جميع الأجناس ، وإنما يأتي السوداد من صبغة في الغشاء الذي يلي البشرة الظاهرة ، ولا يسرى على ما وراءه إلا عرضاً في قليل من الأفراد .

وقد نفهم دلالة الضيق والسعنة في تركيب الجمجمة إذا فهمنا أن جمجمة الجنس الأبيض بين الأوربيين ليست أوسع الجماجم الإنسانية ولا أوسع من جمام غيرها من الأمم التي لا تقاربهم في الحضارة . فإذا حسبنا قطر الدماغ من الأمام إلى الخلف مائة فنسبة العرض إليه في الزنجي سيعود وفي الأوربي ثمانون وفي السامي من أبناء الجزر المعروفة غرب المحيط المادئ خمسة وثمانون .

والزنجي طويل الدراعين يصل ذراعه إلى الركبة في بعض الأحيان . وشعره الصوف المعروف هو أوضح العلامات المميزة له بين جميع الأجناس .

أما مزاياه الثقافية فيجب أن نذكر حين نقابل بين تخلفه وتقدم الأجناس الأخرى أنه قد بلغ من الثقافة كل ما يحتاج إليه . وأن العبرة بالجهود العقلية التي يتطلبه فهم أمر من الأمور لا بالطبقة الثقافية التي تحسب لذلك الأمر في سلم الثقافة العامة . فالمعادلات الرياضية العليا أرق في سلم المعرفة من الجمع والطرح في الحساب . ولكن المعادلة الرياضية العليا لا تتطلب من ذهن المهندس المتعلم جهداً أكبر من جهد الرجل الزنجي حين يفهم أن خمسة في خمسة تساوى خمسة وعشرين . ولا سيما إذا كانت نهاية العدد عنده هي مجموع أصابع اليدين والرجلين . أى عشرين .

وقد عرف أن الزنجي في قبائل « الوي » التي تقيم عند « سيراليون » قد اخترع نوعاً من الكتابة يواكب حاجاته ولا يرجع إلى أساليب الكتابة الأخرى التي عرفت في بلدان الحضارة .

أما حظه من الفنون فليس بالحظ القليل إذا نظرنا إلى حاجاته

الطبيعة وداعيه الضرورية إلى المعيشة الاجتماعية ولعل «هافلوك إيليس» حين قال : «إنه قد سلك سبيله إلى الحضارة راقصًا» قد لخص ملكانه الفنية أجمل تلخيص .

فالرقص لا يكون بغير نغات ، والرhythme المطبوع في الزنجي هو مبعث وحده الذى أفهمه الرقص والغناء ، فهو عظيم الولع بالأغانى سريع الأذن إلى التقاطها حين يسمعها مرة أو مرات قليلة ، وينبغى أن تفرق بعض التفرقة بين ملكة الموسيقى وملكة الغناء والإيقاع لأن الأصوات الموسيقية تبلغ من التراكب والتتنوع مبلغا يبعدها من الإيقاع الذى يصاحب حركات الأجسام فى الرقص الفطرى أو الرقص الحديث .

والزننجي يحب الغناء الراقص ويرى فيه ، وقد عرف به حيث نزل من بلاد العالم فى عصور التاريخ ، ومن هذا رقص التوبه الذى علمنا - فى سيرة النبي عليه السلام - أنه دعا السيدة عائشة رضى الله عنها إلى التفرج به والنظر إليه ، وكان يعرف بالزفيف لسرعته وتوالي الحركة فيه .

ولما اشتغل الزنجي بالفنون الأخرى كصنع التা�ئيل كان الإيقاع رائده الأول فى هذه الصناعة التى قد يظهر للوهلة الأولى أنها بعيدة عن الغناء . لأن النسب التوقيعية كانت تغلب فى التأئيل الزنجية على مشاهدات الحياة ، وكانت منذ وجدت تنقل الشبه فتحسن نقله ولكن على نمط واحد يقل التصرف فيه ، وهى لا تزال اليوم بحيث وجدت منذ آلاف السنين .

وشيع التأئيل وصوغ المعادن ونسج الثياب الموسأة بالخطوط والأشكال مع ندرة الرسم فى قبائل الزنج أمر لا غرابة فيه . لأن تقليد الجسم فى أبعاده الثلاثة أسهل من تقلیده فى بعد واحد ، وهو التقليد

الذى يوجب التصرف لتشيل العرض والطول والقرب والبعد حيث لا عرض هناك ولا اقتراب ولا ابعاد.

ولنماثيلهم - مع غلبة الإيقاع عليها - سمة أخرى تعرف بها بين سائر المماثيل القديمة ، وهى سمة الخوف والتخويف . وهى كذلك سمة لا غرابة فيها إذا نظرنا إلى الأخطار التي تحدق بالزنجي بين الوحش والحيات وآفات الأرض وصواعق السماء . ونظرنا إلى الغرض الذى يتوجه من صنع كثير من نمائله . وهو ليس الوجه والأقنعة التى تخيف أعداءه فى ميدان القتال .

ولم تزل فنون القتال عند الزنجي ضربا من الفن الجميل لأنها تندرج بين الحركة الرياضية وبين الرقص والإيقاع والغناء . وليس أشبه بمناظر الرياضة البدنية من منظر الزنجي وهو يقذف بالرمي ويوازن بين وضع بيده وكفيه وبين وضع صدره وكشحه حين يقذف به فيقع حيث أراد . كأنه قد رکزه في المدف بيمناه .

والزنجي شجاع مقدم لا يهاب الموت ولا ينكص عن الألم . وقد تلهبه السياط ويسهل الدم من أهابه الممزق وهو صابر لا يتلوى ولا يتاؤه . لأنه يحسب الفرار من الألم كالفرار من الموت جيناً لا يحمل بالرجال . وقد عودته بحالدة الوحش والأفاعى والمحاذرة الدامنة من المترقبين به أن يقسوا عليها وأن تقسو عليه . وأن يتحمل القسوة على نفسه كذلك . . . وفيه إلى جانب الصبر والشجاعة عناد شديد حين يخشى أن يتمهم بالجبن إذا صدع بالأمر فراراً من العذاب .

وهو مصدق وفيه يؤمن بالعقائد التي توارثها عن أسلافه وأكثرها من

قبل السحر وعبادة الأرواح الخفية ، وتقديس الرُّقَى والتعاويذ التي تعصمه من فعل تلك الأرواح .

والوفاء فيه طبيعة لأنه نشأ على طاعة الرئيس في القبيلة وطاعة الساحر الذي يعلمه ويحميه . وقلما يغدر أو يخون إذا وجد من يكسب ثقته وي时辰 على عطفه ولائه . وإنما يغدر ويخون إذا توجس وسلبت منه الطمأنينة . فإنه ليرجع إذن إلى حياة المخاوف والأخطار التي علمته الخدر الدائم بين الوحوش والآفات . أو بين الأسرار الغوامض التي يتکفل الساحر بحلاثها له على ما يعتقد ويروم . فيعمل في حالة التوجس وسلب الطمأنينة عمل الطريد المطارد أو عمل الماجم الذي يتوقع المجموع من كل مكان . فلا يبالى ما يصنع وهو غاضب يائس محروم من العطف والحنان .  
ويينبغى - قبل مراقبة الزنجي وتسجيل غرائبه . أن ننسى أنها نرائب خلقة غريبة تختلف ما طبعنا عليه . لأننا حريون أن نستغرب كل شيء إذا نحن نتوقعنا الغرابة والاستغراب . فيصر بنا العمل الذي يعلمه أبناء لغتنا وعنصرنا دون أن نلتفت إليه . ثم يمر بنا هذا العمل بعينه حين يعلمه الغريب فتسرع إلى التبه له وتخيبه من البدوات التي لا تصدر إلا عن أمثال ذلك الغريب . وكثير من غرائب الزنج أو غرائب الأجناس عامة لا تخيب من قبيل الغرائب إلا على هذا الاعتبار .

• • •

ولو شاء الناس لالتفتوا إلى هذه الملاحظة في الحقائق الاجتماعية الكبيرة كما يلتفتون إليها كل يوم في الحقائق الاجتماعية الصغيرة . فإننا نسمع العامة في كل مكان يتحدثون عن بعض المشهرين بالسوء فيقولون عنه «إن صوفته حمراء» ويعنون بذلك أنه يفعل الشيء الذي يفعله غيره

فسرعان ما يتتبه إليه الناس ويتعقبونه بالذم والتشهير . ويعنى غيره بفعلته دون أن يتتبه أحد إليه فضلاً عن ذمه والتشهير بسمعته . وهم يستعبرون هذا الوصف من لغة الرعاعة الذين يفردون المخروف «الأحمر» بالزجر والعقاب وهو لا يصنع شيئاً غير الذي يصنعه إخونه في القطيع من ذوات القراء السود . ولكنه يظهر وهي لا تظهر . فيعاقب وحده وتنجو هي من الملاحظة والعقاب .

والجنس الأسود له غرائب الكثيرة في الأخلاق والعادات . ولكتنا إذا بدأنا بالاستغراب أو كان الاستغراب سابقاً للمرأبة كنا خلقاء أن نجد الغرابة حيث لا غرابة على الإطلاق . وحسبنا أنه يخالف الناس في أصول الطباع وهو لا يفعل إلا ما يفعله في مكانه سائر الخلق من أبناء آدم وحواء .

أما مداركه العقلية فمن الواجب قبل الحكم على طاقتها الأصلية أن نذكر الضرورات المختلفة التي باعدت بينه وبين أجيال البشر الأخرى في مواطن الإدراك . وهي مباحث العلوم والصناعات .

فليس من قصور العقل وحده أن نجد الزنجمي مقصراً عن الأجناس البيضاء والسماء في علوم الهندسة والفلك والطبيعة والكيمياء . لأن جيشه لم تلتجئه فقط إلى الملاحة في البحار الواسعة فيعرف ما عرفته الأمم الأخرى من حركات الأجرام السماوية ومن علوم الفلك والظواهر الجوية والأنواء . ولم تلتجئه فقط إلى إقامة الصروح ومزاولة البناء بالأحجار فيعرف من قواعد الهندسة وصناعات النحت والهارة ما عرفته الأمم التي نهيات لها المسائل ودفعتها الضرورات إلى التشييد والتعديل . ولم تلتجئه فقط إلى توقيت مواعيد الرى ولا السيطرة على مجاري الماء فيتعلم الهندسة ويدرك خصائص

الجوامد والسوائل ويراقب أسباب الخصب والقطن مراقبة المدبر المسؤول عن عواقب الإهمال في هذا التدبير . ولم تلتجئه فقط إلى الافتتان في طهو الغذاء ونسع الكساء وصوغ الآنية والأدوات التي تستخدم في هذه الأغراض . ولم تلتجئه فقط إلى تفتيق الحيلة في حفظ الطعام وادخاره وصيانته من العطب والفساد : ولا الجأنه إلى تفتيق الحيلة في ابتداع أفانين الحرب من مطاولة للحصار وتنوع للأسلحة واعتماد على أسلوب في الكروافر غير أساليب الأحياء المحدثة به في الجرأة تارة والاستخفاء تارة أخرى ، لأن أبناء القارة أجمعين درجوا على خط واحد في المجموع والدفاع واستخدام السلاح وتشابهوا في موقع واحدة يسكنها المغيرون والمدافعون ، فلا حاجة بهم إلى التفوق والاحتياط على مختلف الواقع والأسلحة والأساليب .

وكل ما احتاجوا إليه من ضرورات المعيشة وجدوه سهلاً ميسراً غنياً عن الجهد والحيلة في مواعيده التي تعودوها ، فإذا بقي من وراء ذلك سر يجهلونه أو مخدر يتعونه فهناك الساحر كفيل به يكفيهم مؤنته إذا صدقوه وأطاعوه ، ومن ثم عاشوا حياتهم كلها وقضوا عصور التاريخ وما قبل التاريخ وهم بين الدعة والطمأنينة إلى العيش ، وبين القتال والجلاد . وبين التصديق والتعمذ بالرق والطلاسم . ولزموا هذه الحالة أعواماً بعد أعوام وأحقاباً بعد أحقاب . بغير حاجة إلى التبدل أو التجديد .

فالأمم التي عرفت الهندسة والفلك والمعمارy والكيمياء وأدوات البدخ والرفاهة إنما عرفتها لأنها لاتستطيع أن تعيش في بيئتها حقبة طويلة بغيرها ، ولو عاشت في القارة الإفريقية كما عاش الزنوج لأهلتها ولم تفكروا فيها ، ولاشك أن الزنوج لو بدأوا الحياة الاجتماعية حيث بدأها أولئك

الأقوام لا يترعوا اختراعهم وفهموا فهمهم وعرفوا معرفتهم وأعادوا سيرتهم  
بغير فارق كبير في جوهر الأمور.

أما الطب ومداواة الأمراض فكل ما حذقه الإنسان الفطري بعزل  
عن العلوم الأخرى فقد حذقه السود وبرعوا فيه ، ولم تفتهن خاصية لازمة  
لهم من خواص العشب والنبات أو خواص الإيماء والتأثير بالعقيدة  
والتنوم .

ونحن لانعني بهذه المقابلة بين ضرورات السود وضرورات غيرهم من  
أجناس البشر أن الفرق بينهم وبين تلك الأجناس معدوم أو قريب  
التحصيل والاستدراك ، ولكننا نعي أنه يرجع إلى أسباب تجوز عليهم كما  
تجوز على غيرهم فهم وسائر البشر في أصولها سواه .

ولو نظرنا إلى التصييب الذي تيسر لهم من الثقافة الأدبية فحصلوه  
وأجادوه لعلمنا أنهم حربون أن يبلغوا بالعاطف والمعاملة الحسنة شاؤواً  
محموداً في مجال الآداب والعلوم . فقد نبغ منهم في العربية شعراء  
معدودون من طراز عنترة وسحيم عبد بن الحسحاس ونصيب والأغربة  
المشهورين الذين أجادوا الحماسة كما أجادوا الغزل والنسيب ، وبين غزلم  
والأغاني المرقصة التي عكف عليها السود من آلاف السنين صلةً قريبة  
لاتصعب النقلة فيها ، ولكن الطبقة الفنية - والنفسية - التي ارتفعوا  
إليها في ذلك الغزل تدل على أن الآباء الطوال التي قضوها في المعيشة  
الآبدة لاتخرجهم عن الظرف الاجتماعي إذا وجدوا السبيل إليه ،  
وما أحب شاعراً من شعراء الحضارة يترفع عن توقيع هذه الأبيات التي  
نظمها سحيم لعشقة مريضة فقال :

ماذا يرى السقام من قر كل جمال لوجهه نبع

ما يرجى؟ خاب؟ من محسناها  
أماله في القباح مشع؟  
غير من لونها وصفراها  
فارتد في الجمال والبدع  
لو كان يبغى الفداء قلت له  
هأنَا دون الحبيب باوجع

ففي هذه الأبيات من روح الفكاهة ودعاية الظرف والقطنة إلى محسن  
الملاحة المريضة والخبرة بتدليل النساء غير قليل.

• • •

ويبدو لنا أن فوارق الإدراك لم تصل العقول في أمر الجنس الأسود كما  
ضلّلها ذلك اللون المائل للنظر قبل مثول الفوارق العقلية والخلفية للبصائر  
والأفكار . فعاملتهم الأم من أقدم العصور معاملة لا هواة فيها . وانطلق  
النخاسون في طريق البحر الأحمر وبحر الهند ونهر النيل بحملونهم إلى بلاد  
العرب وماين النهرين .

كما يحملونهم إلى مصر واليونان والرومان . ولم تكن الدنيا الجديدة  
تنكشف لأبناء الدنيا القديمة حتى شاطرناها في هذا السباء الذي بدأت به  
أقدم الأمم من أوف السنين ، ولعل فضائل هذا الجنس - وفي مقدمتها  
الوفاء والصبر والقناعة - كانت أسرع من نفائصه في الجنائية عليه . وهذا  
تمادي النخاسون في نقل السود إلى أمريكا وانقطعوا عن نقل المندوب الحمر  
إلى أوربا بعد سنوات قليلة . لاخفاق التجربة وضياع الأمل في صلاح  
هؤلاء المندوب « للتطبيع » والعمل المفيد .

وخللاصة ما يقال في تاريخ الجنس الأسود إنه جنس قديم معرق في  
القدم يوغل في أصوله إلى ما قبل التاريخ بزمن بعيد .  
وانه جنس قد وقف به الماء عند حدود الفطرة الأولى لأن معيشته في

القارية الإفريقية . لم تلتجئه إلى كشف العلوم وتعمير المدن واحتزاع الصناعات وتدبير وسائل الأدخار والحيطة للمستقبل البعيد . ولكنها عرفت كثيراً من الفضائل والملكات التي نوامها في بيته المستقرة . لأنها عرفت النضال والمرح والإيمان . فعرف الشجاعة والوفاء والصبر على الألم . واستبسطت الفنون التي توافق مرحه وإيمانه بالجهول .

وكأنما اتفقت عليه منذ القدم عوادى الإجحاف جمِيعاً ولم يسعده حظه بياض واحد من بواعث الإنصاف والرعاية . فاصطلحت عليه أسباب الجشوع والاستغلال وغرابة المظهر وقلة الحيلة في الدفاع وسهولة التطبيع والتعويذ ، وجعلته هدفاً يسيراً للقناصين والتخاصين الذين يحفزهم الطمع ولايزعهم عنه وازع من وشائج العطف أو زواجر الأخلاق .

ومضى العهد به على ذلك عصوراً طوالاً بعد عصور طوال إلى عصرنا هذا الذي نحن فيه . فقامت الثورات بعد الثورات باسم الإنسان وحقوقه ، واشتعلت في الكورة الأرضية حربان عالميتان في النصف الأول من هذا القرن العشرين ولاتزال الكلمة الباقية التي تقال لإنصافه وحماية حودته أكبر وألزم من الكلمة التي قالتها الحضارة الحديثة إلى الآن .

ففي هذه السنة التي نحن فيها ( ١٩٤٥ ) انعقد مؤتمر الجماعات التي تشغله التبشير في الجزر البريطانية ووجه إلى العالم نداء شديداً أهاب فيه بأمم الحضارة إلى محى الفوارق القائمة بين البيض والسود في المستعمرات البريطانية ، وأعلنت لجنة الكنائس البريطانية موافقتها على قرار المؤتمر وهي ترجو معه « أن تنجز الأمم المتحالفه وعدوها المتكررة بالتسوية بين الألوان والعناصر في فرص التعليم والحياة »

ولاتزال الفوارق الجنسية قائمة في الولايات المتحدة على تعدد

الدعوات فيها إلى المساواة والإعراض عن المزاعم العنصرية التي روجها خصوم الدولة الأمريكية في الحرب العالمية الحاضرة ، ففي الولايات الجنوبية تقوم الفوارق بين البيض والسود بنصوص القوانين والأوامر الحكومية . ولا يباح للسود الجلوس مع البيض في المركبات العامة ولا التزول معهم في الحانات والفنادق . ولا تعلم أبنائهم في المدارس التي يتعلم فيها أبناء البيض . وما صدر القانون الذي يخول الطفل الأسود حقاً في التعليم كحق الطفل الأبيض مع انفصال المدارس والجامعات - تبين من التنفيذ أن المساواة صورة لاحقيقة ، وأن التلميذ الأبيض يكلف الدولة في تسع ولايات من ولايات الجنوب نحو تسعه وخمسين ريالاً في السنة ولا تزيد كلفة التلميذ الأسود فيها على تسعه عشر ريالاً على الرغم من نص القانون . وتبين أن الفارق في ولاية مسيسيبي يتجاوز ذلك كثيراً لأن الدولة تنفق على الطفل الأبيض ريالين وخمسين ريالاً ولا تزيد نفقة الطفل الأسود على سبعة ريالات ونصف ريال .

وقد ألغى في ولايات الشمال معظم القوانين التي تنص على التفرقة بين البيض والسود . ولكن هذه التفرقة مازالت قائمة بحكم العرف والعادة على نحو لا يقل في صرامته عن صرامة القانون . فلا يرى الأسود نازلاً بفندق من الفنادق الكبيرة أو جالساً في مطعم من المطاعم الفاخرة . وإن كان من أصحاب الثراء .

• • •

وابطاء الحضارة الغربية كل هذا الإبطاء في تقرير مبدأ الإنصاف - فضلاً عن تنفيذه - هو المقياس الصادق لسبق الشريعة الإسلامية في هذا المضمار الإنساني المتورع المهجور من قديم الدهور . فإنها خلقت إلى

أدب الإنصاف والمساواة بين بني الإنسان منذ أربعة عشر قرناً بغير ما حافر من المصالح الاقتصادية أو من عادات العرف والأخلاق . بل خلصت إليه على كره من تلك المصالح وعلى رغم من تلك العادات . واجترأت على سلطان المادة الصاغية بسلطان الروح الرفيع . ولا يحسب الدين ديناً مالم يكن له سلطان روحي يغلبه على طغيان المصالح والشهوات .

٠ ٠ ٠

وقد كان هذا السلطان الروحي هو السلطان الذي أذعن له السادة والعبيدين عند ظهور الدعوة الإسلامية بين قبائل البايدية العربية . وتشتمل على بلال بن رباح صاحب هذه السيرة وهو مولى ضعيف غريب في أرض الحجاز . كما اشتمل على أبي بكر والفاروق وعثمان بن عفان وهم سادات مكة وأقطاب فريش .

والذى يعنينا في هذه المقدمة عن تاريخ الأجناس والجنس الأسود خاصةً أن نجمع الملتقى بينها وبين صاحب هذه السيرة بلال .

وليس الملتقى بينها بعسير .

فنجمل الصفات المتواترة التي وُصف بها بلال بتراوى لنا أنه قريب الملتقى بخصائص الجنس الأسود التي أجملناها في هذه الصفحات . ولأنحب أن نقول إن الذى يتتصف بتلك الصفات لن يكون حتى لزاماً إلا من الجنس الأسود بخصائصه المعلومة . فلا يزال من الجائز جداً أن يكون بلال على تلك الصفة - فيها عدا اللون - ولا يكون من القبائل الإفريقية السوداء . ولكن الذى يقال ولا يتجاوز حد الصحة في المقال أنه لو لم يكن كذلك لكان هذا من غرائب المصادفات . ولا داعية عندنا الآن لتقدير تلك المصادفات .

فلو لم يكن بلال أسود الإهاب لكان في صفاته التالية علامات لاستغرب في الأجناس السوداء . لأنها من خصائصها المميزة التي تبرز فيها عند مراقبتها على الإجهال . ومنها حب الإيقاع الموسيقى وسلبية الإيمان والتضحية والعناد والصبر على عذاب الجسد والوفاء لمن يستولى منه على مكان الثقة والإعجاب .

ولكن الجنس الأسود لا يحتويه كله على ما يظهر من بعض صفاته الجسدية فيما عدا لون السواد . فلم يوصف بالفطس ولا بغلظ الشفتين ولا بالشعر المتقبض المتصوف الذي خص به الزنج . والمذين يشاهدون على هذا التكروين بين أم أفريقيا الشرقية كثيرون حتى هذه الأيام . وتحقيق تاريخهم يدل على امتداج قديم بالأجناس السامية أو بالعربية منها على التخصيص : لأن رحلات العرب إلى سواحل أفريقيا الشرقية قد بدأ قبل الإسلام بزمن بعيد .

ومن علماء الأجناس من يربط بين مجلة الأحباش وجلة العرب - ولاسيما اليمنية - برباط وثيق . لأن عبور أهل اليمن إلى الحبشة وعبور أهل الحبشة إلى اليمن ميسران معهودان من أقدم العصور . وقد قيل في تاريخ بلال إنه من الموالى المولدين بمكة أو بالسراة اليمنية . فأصدق ما يقال فيه إنه من سلالة زنجية سامية . وأنه على أقرب ما يمكن الزنج من خلائق العرب أو المستعربين .

# العرب والأجناس

المنافى فصل سابق بأقوال بعض العلماء في مسألة العنصر وفوارق الأجناس ، فاياً كان قول العلم في هذه العصبية العنصرية - أو الجنسية - فالقول الذى لا ريب فيه أن هناك شيئين مختلفين يدوران حول هذه العصبية ، ويلتبسان في بعض الأحوال فتجب التفرقة بينهما : وهما المفاحرة الجنسية والعداوة الجنسية .

فقد تكون مفاحرة جنسية ولا عداوة .

وقد تكون عداوة جنسية ولا مفاحرة .

لأن المفاحرة طبيعة الجماعات حيث كانت من قديم أزمانها ، وقد توجد المفاحرة في الأمة الواحدة بين أهل الحضر وأهل القرى ، أو بين أبناء الشمال وأبناء الجنوب . وقد تتفاخر البطون من القبيلة الواحدة ولا تتعادى ، وقد تتعادى ولا تتفاخر ، وقد تتفاخر وتتعادى في آن ، وهي من جنس واحد وقبيلة واحدة .

وعندنا في مصر مفاحرات كثيرة بين أبناء القاهرة وأبناء الإسكندرية ، وبين أبناء الصعيد وأبناء الريف ، ومفاحرات أخرى حول اللهجات والأذواق والأطعمة لا تتجاوز الفكاهة إلى الجد في عامة أوقاتها .

ومثلها متكرر يشاهد بين أبناء الأقاليم الإنجليزية أو الفرنسية أو الإيطالية أو الألمانية ، وحيثما تعددت الجماعات في صنع واحد ولو من أroma واحدة .

وقد تتجاوز العناصر ألف السنين ولا تتجاوز المنافسة بينها حدود المفاحرة اللسانية والمنافرة الكلامية . ولكنها تتجاوز المفاحرة العنصرية إلى العداء العنصري كلها اندفعت إلى التنازع بينها على مفهوم واحد لا يتأنى

لإحداها بغير القضاء على الأخرى أو إدلاها . وستحكم العداء بينها على الزمن إذا تداولت بينها الذحول والغارات فلا يهمها المغم يومئذ كما يهمها الثأر والانتقام .

والعرب قد عاشت في جزيرتها مأممن من سطوة جيرانها إلى أطراف الجزيرة ، حيث لا يبلغ التزاع بينهم وبين أولئك الجيران مبلغ الإيادة والاستصال

وعاشوا ثمة وهم يحسون مكان جيرانهم ويحسون جرانهم مكانهم . فوجدت بينهم أسباب المفاحرة ولم توجد بينهم أسباب العداء اللدود . وأأمل التاريخ على العرب وجه المفاحرة إملاء لا اختيار لهم فيه . فقد كان جيرانهم الفرس والروم والأحباش أصحاب ثروة ودولة ومعاش ومتاع ، وكانوا يعيرون جرانهم العرب شظف العيش وسوء الطعام والكساء ، وكان العرب لا يجهلون حظ هاتيك الدول من الجاه والترف وغزاره الأمواه والأزواب ، فإذا فاخروهم تركوا المفاحرة بطعام أمنع من طعامهم وكساء أنفس من كسائهم وحطام أوفر من حطامهم ؛ ورجعوا إلى فخرهم الذي يملكونه ولا يهابون المقالة فيه ، وهو فخر الصالحة وعراقة الأحساب والأعراض .

فهؤلاء كلهم عند العرب أعاجم !

وهؤلاء كلهم عند العرب أخلاق لاحساب عندها للحسب العريق . وقد رضوا عن أنفسهم بهذا الفخر واستطاعوا المقالة فيه ، ولم ينشب بينهم وبين مفاحريهم من العناصر الأخرى قتال طويل يبيدون فيه أو يعادون . فوقفوا بالمفاحرة دون اللدد في الخصومة الدموية ، ونقلت عنهم وعن مفاحريهم أحاديث مستطرفات في هذا الصدد هي أقرب إلى

مساجلات الأدباء في موقف الدعاية منها إلى المنازعات التي تسفك فيها الدماء .

إن فخر الروم والفرس. ببياض الألوان قال العرب : تلك وجوه  
مقشرة !

وإن فخر الروم والفرس بالخوان الحافل فخر عليهم العرب بالجود  
وبذل الم وجود .

وساجلوا وسوجلوا في هذا المجال فأثبتوا بحق أنهم أصحاب فصاحة  
وأصحاب أعراق .

لكنهم لم يعرفوا قط عداء العنصر أو عداء الجنس كما عرفه البيض  
والمحمرف القارة الأمريكية ، أو كما عرفه الأوريون والأصلاء في القارة  
الأسترالية ، أو كما عرفه السلافيون والتيلتون في أوريا الشرقية ، أو كما عرفه  
الإسرائييليون والكتعنانيون أو عرفه المغاربة والأتراك في زمن من الأزمان .  
وإذا سمعت الزراعة بالعييد على لسان العربي فآخر شيء يتبادر إلى  
الذهن أنهم يقصدون عداء الألوان والأجناس ، أو يخضون اللون الأسود  
بذلك الازدراء أو ذلك العداء .

فقد غلت على بعض العرب أنفسهم بحراً نضرب شديداً إلى  
السواد ، وكان من سادتهم من وصف بحلكة اللون وشابة الزنوج بالإهاب  
الخشن والبشرة الفاحمة .

إذا قالوا « العبد » فهم لا يقصدون الزنجي ولا يخضون سواد اللون  
بالمهانة ، ولكنهم يقصدون كل أسير لم يفك أساره وكل جلبيب يباع  
ويشرى في الأسواق ؛ ومنهم صفر الوجه وبيض الوجه .

ويقصدون على الأخص كل إنسان مجهول النسب لا يتنمى إلى أصل

من أصولهم المشهورة . . . إذ لم يكن في وسعهم أن يجعلوا مفخرة النسب وقد فرضتها عليهم معيشة البادية ومخاكرة الحاضرة مئات السنين . فلا يُزدري العبد عندهم لأنه حalk اللون ولا لأنه من جنس يعادونه ويعاديهما ، ولكنه يُزدري لعنة اجتماعية لا لعنة عنصرية . وقد تزول هذه العلة من حيث لا تزول علل العناصر وعداوات الأجناس .

و جاء زمان على الدولة العربية بعد اتساعها وسطوتها كثُر فيه جلب الزنوج السود من القارة الأفريقية إلى فرضيات البحار المقارية للعاصمة العربية ، وأكابرها البصرة في ذلك الحين . فشجر بين الزنوج والعرب يومئذ عداء يشبه عداء الأجناس في عصوره الحديثة والقديمة ، ونشبت فتنة الزنوج بالبصرة على مثال الفتن الجنسية التي شهدتها اليوم أو توصف لنا في التواريخ ، ولكنها كانت غاشية عابرة لسبب عابر ، فذهب أثرها بعد ذهابها بسنوات .

أما في غير تلك الآونة فقد كان الزنوج قلة في بوادي الجزيرة وحواضرها ، وكان الرجل العربي يولد الجارية السوداء ويتبني وليدتها إذا نجح وصلحت حاله وظهرت منه الفروسيّة والفصاحة ، وربما كان له عبد يُحمد خصاله فيعتقه ويستلحقه وزوجه بنته أو ذات حرم منه ، ولا يمنعه أن يصنع ذلك عداء الجنس أو بغضه اللون ، بل يمنعه عرف اجتماعي توجد له النظائر في كل عرف يدور حول الزواج ، ولو بين الأقرباء . وعلينا أن نخترس كثيراً من نسبة كل عبد أسود يذكر في أيام العرب إلى الزنوج أو أبناء حام كما يعرفون في علم الأجناس .

قلعله أن يكون ساماً عبر إلى أفريقيا كما عبر الأنويبيون ، ولعله أن يكون خلاسياً من الساميين والحاميين . ويغلب على الظن أن بلا بلا -

صاحب السيرة في هذا الكتاب - كان حامياً جحيماً ولم يكن زنجياً حالصاً من السود ، لأن العرب يحسنون وصف الملائم التي تميز الأجناس والسلالات ، ولم يذكروا من أوصاف بلال الفطس ولا الشعر الصوف « المقلقل » اللذين يميزان معاً سلالة حام .

وقد كان بلال من أضئن العبيد حالاً قبل الإسلام ، وكانت حال العبيد هي السوأى بين طبقات المجتمع العربي في الجاهلية . ظلماً للضعف لا عداوة للمجنس أو كراهة للسود ، فقد كان شأن العبيد كشأن كل صعلوك وضيع النسب قليل العهد غير محظوظ له حساب في شريعة الثار والدية ، وكان العبيد أسوأ حالاً من وضعاء النسب لأنهم لا ينسبون إلى أحد معروف ، ولا يردع الظالم عن ظلمهم شرع ولا عرف ولا عقبة . فكانوا فصحاياً للظلم والتفرقة في المنازل والأقدار ، وكان خلاصهم كله في عقبة تذكر الظلم لأنها قسوة كما تذكره لأنها ينقض شريعة المساواة . وقد تكفل الإسلام بهذا الخلاص من جانيه ، لأنها ينكر ظلم القسوة ، وينكر ظلم الإجحاف والخيانة .  
فحق له أن يلبي دعوته ، وأن يدعو إليه .

# الرق في الإسلام

كان الإيمان بالروح أول خطوة صحيحة في طريق الحرية الإنسانية أو طريق الحكومة الديمقراطية كما نسميه اليوم . لأن الإيمان بالروح يعلم الإنسان التبعة وإن «كل نفس بما كسبت رهينة»<sup>(١)</sup> وهذا هو أساس التكاليف والحقوق . ولأنه يوحى إلى العقل عقيدة المساواة بين جميع الناس أمام الله وأمام شريعة الله .

ولو جاء الإيمان بالروح سابقاً للرق لامتنع الاعتراف به في الأديان التي تأمر بهذه العقيدة ، لأن بيع الإنسان بيع السلع الصماء لا يوافق الإيمان بروح بتساوي فيها السادة والعبيد . فضلاً عن الإيمان بتفضيل روح العبد الصالح على روح السيد الذي يعوزه الصلاح .

ولكن الأديان «الروحية» جاءت بعد ظهور الرق في المجتمع الإنساني بآلاف السنين ، وكان الرق في تلك الأحقياب الطوال قد امترج بنظام الثروة ونظام المعاملات فأصبح اقتلاعه دفعه واحدة من أعنسر الأمور ، ولم تكن أذواق الناس وأخلاقهم في العصور القديمة قد بلغت من اللطف والتهذب مبلغ الترفع عن تسخير الآدميين كما يسخر الحيوان أو كما تسخر الآلة الصماء . فدارت الأديان «الروحية» حول المشكلة ولم تقابلها وجهاً لوجه في معظم الأحوال ، ولم تكن للعبد أنفسهم أنسنة تعزف بهم عن هذه المزلة التي فرضتها عليهم ضرورات الزمان ، ومن كانت لهم الأنفة لم تكن لهم القدرة على الترد والعصيان وتبدل المصالح والآداب .

ومع هذا لم يكن للمصلحين الدينيين بدًّ من التوفيق بين عقيدة الروح وإباحة بيع الإنسان وشرائه كما تباع الآلات .

فكان من توفيقاتهم في هذا الباب أن العبد عبد يمحسه حر بروحه  
أمام الله ، وأنه في هذه الدنيا عبد وفي الآخرة سيد قد يرتفع إلى مرائب  
القديسين .

وكتب القديس بولس إلى أهل (أفسس) رسالة أوصى فيها العبيد  
باليخلاص في الولاء لساداتهم كما يخلصون في الولاء للسيد المسيح ،  
وكان الحواري بطرس يأمر العبيد بهذا الأمر ويلزمهم الخشبة من سادتهم  
كأنها أدب من آداب الدين الصحيح ، وجاءت الكتبة فأفقرت نظام  
الرق واعتمده أighbors رومة في المنشير والمعطيات ، وأيده توماس الأكروبني  
كبير فلاسفة النساك والقسيسين وتلميذ أرسطو الذي اشتهر بالعلم  
والتفوى في القرن الثالث عشر للمسيح . فاستند إلى أقوال رسول المسيحية  
كما استند إلى أقوال أرسطوف كابه عن السياسة ، لأن أرسطو اعتبر  
الأرقاء في حكم الآلات التي تراد لعمل من الأعمال ولم يرف نظام الرق  
 شيئاً يعب ، فادام في الناس من يعجز عن كفالة نفسه فعليه أن  
يعيش في كفالة سواه ، وتبعد تلميذه النساك لأن الزهد في الحياة يجعل  
القناعة بأنفس المنازل أمراً سائغاً لاغضاضة فيه . بل لعله من المأثور  
المحمود عند من يرفضون الحياة . . . وقد واجه الرق بهذا المزاج فحسبه  
من الحرمان الذي لا ينافق الخطة المثلث في آداب الديانة وفضائل  
سلوك ، وسهل عليه أن يجد للرق مصداقاً من أسر الضرورات وتقيد  
بعض الحركات بعض في نواميس الطبيعة وخصائص التكوين .

ومن أعجب العجب أن البلاد التي شاع فيها تحرير قتل الحيوان حتى  
ما يؤذى منه ولا يفيد – قد بلغت عقائدتها القسوة القصوى في معاملة  
الأرقاء ، فإن أناساً من بrahamة الهند كانوا يضربون الذلة على العبيد

المعروفين باسم السودرا ، لأنهم خلقوا من أسلف أعضاء الآله فلا تبرحهم وصمة الذل ما لبسوا ثوب الحياة ، فليس ما يعاقب به الرقيق على إغضاب سادته أن يسل لسانه أو يقتل بعد التثليل به على مشهد من الناس .

وكانت الحضارة تلطف من هذه القسوة بعض التطبيق فتجرى العادة أحياناً في الأمم المتحضرة بالشفقة على العبيد والجواري وتخوبلهم بعض حقوق المساواة . فكان المصريون الأقدمون يجيزون معاملة الإمام كما تعامل الزوجات الحرائر ، ومحكمون بالقتل على من يقتل الرقيق في غير جريمة ، ويلزمون الرجل في موقف الحساب بعد الموت أن يبرئ ذمته من إيذاء العبيد والإساءة إليهم ، وبجعلون هذا الإبراء جوازاً لا مناص منه إلى حظيرة الأرباب .

ومن مصر أخذ العبرانيون تحريم القسوة على العبيد والأجراء لأنهم كثيراً ما كانوا يؤدون في مصر عمل الأجراء إن لم يكن عمل العبيد . فجنت بهم الرغبة والقدوة إلى إنصاف الأرقاء والأحلام ، وأنكروا الإرهاق كما أنكروا الضرب والإيذاء في معاملة الأجراء .

وقال هيروودوت إن الفرس في زمانه كانوا يمنعون عقاب العبد على المفحة الأولى ، ولكنهم يبيحون السيد أن يقتل عبده أو يعذبه إذا أذنب مرة بعد أخرى ، وكانت شريعة الفرس أرفق بالعبد على الجملة من شرائع اليونان والرومان ، لأنها كانت ترخص له في الراحة وتكره العدوان عليه ، وربما سرى إليهم أدب الشريعة هذا من عادة التسرى واقتضاء الزوجات من الإمام . ووافق ذلك معيشة الحضارة في المدن الكبيرة وقلة الحاجة إلى إرهاق الأرقاء لتحصيل ضرورات المعيشة ، ولعلهم قد

استفادوا أيضاً من سن العبرانيين في معاملة الرقيق . لطول العشرة بين اليهود وبين شعوب النهرين .

ولم تسلم أمة فقط من إقرار نظام الرق وازدراء العبيد على اختلاف عناصر الأمم وأجناسها .

فما قيل عن فضل أم الشهال الأوربية على أم الجنوب كافة في هذه المسألة خطأ ظاهر في البحث عن حقائق الأسباب ، لأن أم الشهال لم تخلي من نظام الرق بمبدأ في الأخلاق أو تفردا بالصفات الإنسانية التي تدعى للشماليين في الزمن الأخير . ولكنها خلت من نظام الرق لأن اقتناء الأرقاء في تلك البلاد الباردة يكلفها أكثر مما يحيط عنها ، فهي فضيلة الفضلات لا فضيلة الأخلاق ، وهي مزنة البقاء لامزنة عناصر الشمال .

ومازال الرقيق محروماً من المساواة الإنسانية إلى هذا اليوم في الأمم الأوربية والأمريكية . وكانت القوانين إلى القرن الثامن عشر تجيز قتل العبيد في المستعمرات إذا هربوا من الأسر أو أغفلوا لمواليهم في الكلام ، // ولم يكن على السيد الذي يقتل مولاه بإرقاءه أو تعذيباً عقاباً منصوص عليه .

تلك كانت حالة الرقيق جملةً في القرون الأولى وفي القرون الحديثة .  
وقبل ظهور الأديان « الروحية » وبعد ظهور تلك الأديان .

ومن الأسباب التي تذكر لتحسين أحوال الأرقاء ومنع الانجذاب بهم في العصر الحديث أن اقتناء العبيد كان ييسر لبعض البلاد أن تنافس البلاد التي تستخدم العمال الأحرار في الصناعة وتبدل لهم أجراً لا يطمع العبيد السود في مثله . وكان اقتناء العبيد يضرير أولئك العمال الأحرار في الوقت

الذى عرفا فيه حقوقهم ونهضوا للمطالبة بها ، وساعدهم على المطالبة بها أصحاب الأموال الذين لا يستفيدون من تسخير الأرقاء .

ومهما يكن الرأى في حقيقة هذه الأسباب فهي مما يدخل في التقدير عند بيان فضل الإسلام وسبقه للحضارة الحديثة إلى أرفع الآداب وأكرّها في مسألة الرق ومعاملة الأرقاء .

فلم تكن معاملة الأرقاء على الوجه الذي أمر به الإسلام مصلحة اقتصادية على فرض من هذه الفروض ، بل ربما كان من المصلحة إبقاء الرق على نظامه الأول ليفرغ الأرقاء لأعمال المعيشة والسخرة ويفرغ الأحرار لأعمال الجهاد والرئاسة .

كذلك لا يقال إن الإسلام نهيب النظام القائم في المجتمعات القدية كما نهيتها الأديان الروحية فدارت حول المشكلة ولم تقابلها وجهًا لوجه في معظم الأحوال ، ولم تأخذ بأيدي العبيد إلا بما كانت تفرضه عليهم من الطاعة وتزججه إليهم من العزاء المنظور في الدار الآخرة .

فلا يقال إن الإسلام قد منع رق المسلمين وقصر الرق على الأسرى وأوجب لهم حسن المعاملة لأنه كان دينًا يؤمن بالروح ، ولا تناقض بين الإيمان بالروح وبين بيع الأدميين كما يباع الحيوان . . . فإن الواقع أن أدياننا « روحية » كثيرة قد وقفت بين الأمرين على نحو من التوفيق . ولا يقال إن الإسلام قد جاء بآداب الرفق بالرقيق بعد ذهاب الحاجة إلى تسخير الأرقاء وتبدل الأحوال الاقتصادية في مجتمعات المشرق والمغرب . . . فإن الواقع أن هذه الحاجة ظلت قائمة في البلاد الشرقية والغربية إلى زمن يذكره الأحياء . ولا تزال قائمة حتى اليوم في بعض الأنحاء .

فإنما هو إذن فضل خالص من علل المادة وداعي الثروة الاجتماعية . وإنما هو نصر صريح في عالم الروح يحسب للدين الإسلامي وحده بين سائر الأديان .

• • •

كان في وسع الدعوة الإسلامية أن تمر بنظام الرق في العالم العربي وفي العالم بأسره ثم تركه حيث كان فلا يحسب عليها ذلك - في حينها - إغصاء معييناً تسأله ، لأن مسألة الرق لم تبلغ يومئذ أن تكون من المسائل الناطقة التي يقول السكوت عنها بالإغصاء أو المداراة .

ومن الحق أن الدعوة الإسلامية لم تكن تخسر شيئاً لو أنها أهملت مسألة الرق في أول ظهورها ! لأن المسلمين على تقىض ذلك كانوا يتجمشون خسارة لا يطيقونها في اعتاق العبيد والإماء . كلما ساءت حاملهم عند سادتهم بدخولهم في دين الإسلام . وكان أبو قحافة يمثل الرأي الحصيف وهو يأخذ على ابنه الصديق بذل المال الكثير في سبيل رهط من الصعاف المهازيل يثقلون كاهله ولا يغدون عنه أقل غناه .

فلم يكن ثمة من باعث إلى النظر في إنصاف الأرقاء وهدم نظام الرق القديم غير باعث الفضيلة المثالية التي تعنى بطلب الكمال ولا تحفل بالمصلحة المادية أقل احتفال .

وقد تبدل نظام الرق على يد الإسلام في أوسع نطاق للتبديل أو على أعمق أساس يبني عليه كل تبديل في أمثال هذه الأنظمة الاجتماعية ، لأنه عمد إلى أساس التفرقة بين الأجناس والأقوام فحاه أو عن عليه . وعلم الناس أن المؤمنين إخوة وأنه لأفضل لمسلم على مسلم بغير التقوى ، وألق إليهم في أحاديث النبي القدسية أن « الجنة لمن أطاعني ولو كان عبداً حبيبي والنار لمن عصاني ولو كان شريراً قريشاً » أو كما قال .

وحصر الرق مع هذان في سبب واحد من أسباب الاسترقاق . وهو الأسر في ميادين الحروب . فلا يملك الرجل أو المرأة بالنخاسة والاختطاف . ولا يعد من العبيد إلا من وقع أسيراً في ميدان القتال إلى أن يفدي نفسه أو يفديه من يفديه .

وقد مضت مئات السنين بعد ظهور الدعوة الإسلامية فبطل نظام الاسترقاق أو بطلت الحاجة إليه . ولا يزال الأسر مشروعًا والفاء واجبا ولو بتبادل الأسرى أو بشرط من الشروط التي تقوم مقام الفاء . ولا يقع في العقل نظام غير هذا النظام ما بقيت الحروب وبقى الأسر والاستشار مقبولين في شرعة المتحاربين .

ولم تنته عنية الإسلام بمسألة الرق بتضييق نطاقه وحصره في هذا السبب الوحيد من أسباب الاسترقاق . بل أمر المسلمين بقبول الفداء أو المن وهو الإعتاق بغير فداء : « فَإِمَّا مَا بَعْدُ وَمَا فَدَاءٌ حَتَّى تَضَعُّ الْحَرْبُ أَوْ زَارَهَا »<sup>(١)</sup> .

وأوجب على المسلم أن يقبل من الأسير تجريم فديته حتى يستوفيها على سنة الرفق والسباحة : « وَالَّذِينَ يَتَغَوَّلُونَ الْكِتَابَ مَا مَلَكَتْ إِيمَانُكُمْ فَكَاتِبُوكُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا وَأَتُوهُمْ مِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي آتَاكُمْ . . . »<sup>(٢)</sup> . وقد جعل الإعتاق حسنة تکفر عن كثير من السيئات . وفرضها على الذين يخالفون بعض أحكام الدين كما فرض الصدقات واطعام المساكين . وجعل وصية الرفق بهم مفرونة بوصية الرفق بالأباء والأقربيين : « . . . وَبِالْوَالِدِينِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْبَيْتَمِيِّ وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجَنْبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَ، مَلَكَتْ إِيمَانُكُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا »<sup>(٣)</sup> .

(١) سورة محمد ٤ (٢) سور ٣٣ (٣) النساء ٣٦

وكانَ وصيَّةُ النَّبِيِّ لِلْمُسْلِمِينَ قَبْلَ وفاته «الصلوة وما ملكت أيمانكم» ونكررت منه عليه السلام أحاديثه في هذا المعنى حتى قال في بعض تلك الأحاديث «لقد أوصاني حبيبي جبريل بالرفق بالرقيق حتى ظنت أن الناس لا تستعبد ولا تستخدم».

ونجاوز الإشفاق على الأرقاء من سوء المعاملة إلى الإشفاق عليهم من الكلمة الجارحة فكان عليه السلام يقول : «لا يقل أحدكم عبدى وأمى . وليقل فتى وفتاتى وغلامى».

أما ضرب الرقيق بغير تأديب محتمل فهو ذنب كفارته العتق . أو كما قال عليه السلام : «من لطم مملوكه فكفارته عنته» . فإذا قتله فهو يقتل به في قول أشهر الفقهاء .

وقد فضل الإسلام الزواج بالأمة المؤمنة على الزواج بالحرة المشركة . وأوجب عتق الأمة مني ولدت للرجل واعترف بأبنائها .

وقد أعتق النبي عليه السلام مملوكه زيداً وزوجه بعثية حرمة من عقبلات بيته . وتبناه وأقام ابنه أسامة من بعده والياً على جيش الشام وهو دون العشرين . وفي الجيش نخبة من أجياله الصحابة منهم عمر بن الخطاب .

وكانت معاملة النبي للأرقاء في ملك يده وفي ملك غيره تفوق سماحة هذه الوصايا على فرط ما فيها من السماحة بالقياس إلى آداب ذلك العصر ، وإلى آداب جميع العصور ، فكان يؤكلهم ويلبى دعوتهم إلى الطعام ويقول لل المسلمين ! «هم إخوانكم وخولكم جعلهم الله تحت أيديكم فلن كان أخوه تحت يده فليطعمه مما يأكل ويلبسه مما يلبس ولا تكلفوهم ما يغلوthem ، فإن كلفتموهم فأعذنوه» .

وأكِرم ما قال في هذا الباب - وكله كريم - «إنما أنا عبد آكل  
كما يأكل العبد وأجلس كما يجلس العبد» .

• • •

هذه الوصايا والمعاملات كانت كلها من فيض الآداب العلوية الرفيعة ولم يمكن شيء منها قط من إملاء الفضورات الاجتماعية أو المصالح الاقتصادية . بل هي ولاشك قد تقررت على الرغم من ضرورات الاجتماع ومصالح الاقتصاد التي كانت غالبة في تلك الآونة على الجزيرة العربية وعلى غيرها من أرجاء العالم المعمور .

وهي لم تقرر - بالبداية - دفعه واحدة في مستهل الدعوة الإسلامية ولا تقررت كلها أو بعضها قبل إسلام بلال وزملائه من الموالى والإماء . فقد تابعت الأحكام الإسلامية في معاملة الرقيق على أثر قيام الحرب بين المسلمين والشركين . وبعد ظهور حالة الأسرى والمستأسيين في معارك الفريقين .

فن الخطأ أن يقال إن أحكام الرقيق هي التي جلبت إلى الإسلام من دخل فيه من الموالى والإماء . أو إنهم سيقوا إلى الدخول فيه طلباً لراحة الجسد وهرأاً من مظالم السادة ومتاعب التسخير .

إن يكن هناك أثر للمعاملة الحسنة في إقبال بلال وزملائه على الإسلام فهو على التحقيق أثر المثال الرفيع الذي تمثلوه في معاملة النبي عليه السلام لصحابه ومواليه ولكل ضعيف منكم . إليه . ولم يكن سراً مجھولاً بينهم أن النبي عليه السلام أحسن إلى مولاه زيد بن حارثة فأنساه أباه وذويه . وجاءه هؤلاء يفتدونه ويعرضون عليه الحرية والعودة إلى

أحصان أهله فآثر صحبة النبي على نعمة الحرية بين عشري الأولين وفي ظلال وطنه الذي فارقه مكرهاً منذ سنين .

فهذا المثال الرفيع قد كان له ولا ريب أثره البالغ في تحبيب الإسلام ونبي الإسلام إلى الأرقاء وغير الأرقاء .

ولكن طلب الإسلام عند أولئك الأرقاء لم يكن طلباً لراحة الجسد ولا مقاضلة بين سيد وسيد أو معيشة ومعيشة .

فإذنا لا نعرف في تواريخ العقائد الدينية أن أحداً يقبل على الدين مساومة على الراحة ورفاهة العيش . ولم يكن طلاب الراحة ورفاهة العيش قط أعران عقيدة ناشئة في عهدهما الأول وهي مقدمة على المغامرة والجهاد تتطلب الصحابياً وتفرض على الأتباع ألوان الفداء .

وفي حالة بلال وزملائه خاصة لم يكن الإسلام راحة لهم ولا انتقالاً من جانب الخطر إلى جانب السلامة والأمان . بل كان على نقيس ذلك انتقالاً من جانب السلامة والأمان إلى جانب الخطر الذي لا يدفعه عنهم دافع . لأن العربي يحميه من الضم آله وعشيرته ولا يبلغ الأمر مبلغ الخطر على حياته وما له إلا في قتال صريح بعد يأس من الوفاق . ولا حاجة إلى قتال صريح أو غير صريح لا هدار دم العبد المملوک المرهون بمشبثة مولاه . وأهون من ذلك عند مولاه تعذيبه وإعانته وحرمانه الراحة وضرورات الحياة .

كذلك لم يكن طلب الإسلام عند هؤلاء الأرقاء طلباً للنقلة من رق ثقيل إلى رق خفيف ، أو من سيد قاس إلى سيد رحيم . لأن الإسلام في مبدأ أمره لم يكن ليخرجهم من ربقة الأسر عند سادتهم الأقوباء ، ولم

يُكَلِّن العنق جزاءً موعوداً لمن يغتصب سيده المشرك ويرضى النبي عليه السلام بالدخول في دينه . فإنما جاء العنق مصادفة واتفاقاً بعد تشديد العذاب على أولئك الضعفاء المساكين ، وقد كان العذاب يقيناً لا شك فيه ، ولم تكن النجاة الا وعداً مأمولًا لم تجد تبشيره للعيان .

فنحن خطأ كما أسلفنا أن بعلل إيمان العبيد والإماء بأحكام الإسلام في معاملة الأرقاء ، أو بالطبع في الراحة والمساومة على حسن المعاملة ، فإنما عرفت تلك الأحكام بعد ابتداء الدعوة الإسلامية بزمن طويل ، وإنما كان العناء والخطر أول ما يصيب العبد الذي يصباً عن دين مولاه ، وكانت الراحة آخر ما يرجوه من أمل بعيد ، إن سلمت له الحياة .

ومازالت العقائد أكرم على ضمير الإنسان من هذه المساومات التي تلازم الأسواق وتعرض في صفقات البيع والشراء ، وما زال قلق النفس هو الباعث لها وطمأنينة النفس هي البغية منها ، وتهون في سبيلها بعد ذلك مطالب العيش وراحة الأجساد .

وآية ذلك أنه لم يؤمن إنسان قط لغنية تخصه ولا تعم سواه . إنه ليساوم في سوق التجارة على الغنية التي تخصه دون غيره ، ولكنه إذا آمن بعقيدة من العقائد التي تتناول الحياة والموت فلا بد من غاية تعمه ونعم غيره على السواء ، ولا بد من الأمل العام الذي يتخذه مصالح الفرد ومساومات الأحاد .

وبلال حين آمن بالإسلام قد آمن حقاً بالدين الذي ينصف العبيد ، ولكنه قد آمن به على السنة التي ترضى الكراهة الإنسانية لا على سنة المساومة والمصادفة ، فهو قد آمن به إنساناً كما آمن به السادة الأحرار القادرون على شراء العبيد والإماء .

وأقل ما يقال في تعليق إسلامه إنه إعجاب نفس طيبة بنفس عظيمة ، وأنه إيثار للخير الكبير على الخير الصغير ، وأنه استقامة طبع تهتدى إلى الصراط المستقيم . وإنه شوق إلى الحق الذي يربيع النفوس وليس بشوق إلى الرفاهة التي تربع الأجساد .

ومما لا شك فيه أن إرضاء الكرامه بالمساواة بين جميع المسلمين كان أحب إلى أولئك العبيد والإماء من كل راحة يرجونها بعد الدخول في الدين الجديد ، أيها ما كانت الثقة بتحقيق ذلك الرجاء . في أجل قريب أو بعيد .

وقد غابت القرون على وصايا الإسلام بالرقيق ، وعمل بها من المسلمين من عمل وخالفها من خالف ، واحتلال عليها من احتلال ، على عهد الناس يجمع الأوصار أو النواهى التي تشرعها العقائد والأديان . ولكنها ، سواء روعت أو خولفت . قد كانت كسباً عملياً له أثر من التفع الواقع في تاريخ بني الإنسان ، وقد ينبع لها هذا الأثر إلى أن بطل الأسر وبطل الرق بشتى ذرائعه ودعائمه ، وارتقت للحرية الفردية والحرية القومية صيحة لم ترتفع لها قط في زمن من الأزمان .

فبعد وصايا الإسلام بآلف ومائتي عام ، وفي العصر الذي راحت فيه أوربا تنكر الرق وراح فيه اليونان يطلبون الاستقلال تزل بمصر فوج من الأسرى اليونان يزيدون على خمسة آلاف وخمسمائة ، ووزعهم الولاة على بيوت السراة وذوى الثراء في القاهرة والإسكندرية ، ثم عقد الصلح وقضت شروطه برد الأسرى إلى بلادهم واعتقاف من بيع منهم بمال الحكومة المصرية لا بمال الأسير أو بمال ذويه ، فأتروا البقاء جمبيعاً في

البيوت التي نزلوا بها نزول العبيد ، ولم يقبل منهم العنق غير أربعين أو دون ذاك ، كما جاء في بيان المندوب الإنجليزي الذي نيط به تنفيذ تلك الشروط .

ومهما يقل القائلون في تعليل ذلك الإيثار ، فالأمر الذي لا ينكر في هذا المقام ولا ينسى أن أولئك الجندي الأوربيين الذين أسرراؤهم يعلنون قضية الاستقلال ، ما كانوا ليحمدوا البقاء عند سادتهم المسلمين لو كانت وصايا الإسلام بالأرقاء قد ذهبت ذهاب الكلام في الهواء . فالعقائد الكبرى قد تكلم بلسان الفضائل المثالية في نشأتها الأولى ، وقد ينشدها المؤمنون بها حباً للمثال الأعلى وطمohaً إلى الكمال ، ولكنها لا تثبت بعد ذلك أن توزن بالميزان وتشخص للبيان .

نشأة بِلَالٍ

اتفق الأقوال على أن بلا لا كان من أبناء الحبشة المولدين ، وجاء في وصفه أنه رضي الله عنه كان «آدم شديد الأدمة نحيفاً طوالاً أجناً - أي فيه اخناء - كثير الشعر خفيف العارضين» وهي أوصاف تعهد في سلالة المولدين من السود والساميين ، وقد كانوا كثيرين بين الحبشة واليمن من قديم الزمن ، فليست أوصافه المتفق عليها أوصاف الزنج ولا أوصاف أبناء سام ، وسواه وكثرة شعر رأسه مع خلوصه من فطس الأنف وتقبض الشعر تدل على أنه مولد من السلالتين . وقد زعم بعضهم أنه كان ينطق السين شيئاً على عادة السود ، فتنى الثقات هذا الزعم وأكده نفيهم أنه كان يقيم الأذان وفيه السين والصاد .

ويمختلف في مولده فيقال إنه ولد في مكة ويقال إنه ولد في السراة ، وربما رجح القول الأخير لأن السراة أقرب إلى اليمن والحبشة ، ولأن بلا لا رضي الله عنه رجع إليها حين فكر في الزواج .

وأرجح الأقوال في سنة مولده أنه ولد قبل الهجرة بنحو ثلاثة وأربعين سنة ، لم تخالف الأقوال حتى يبلغ التفاوت بينها زهاء عشر سنين .

وابوه وأمه معروfan : أبوه يدعى رباحاً وأمه تدعى حامة ، وكان ينizer بابن السوداء إذا غضب منه غاضب ، ولعل أمه كانت من إماء السراة أو إماء مكة ، إذا صع أنه لم يولد بالسراة .

ويحسب بعض الإفرنج الذين كتبوا عنه أنه تلقى من أمه كلمات التوحيد كما كان يفهمه المتدلين والمتدلين بالمسيحية من أبناء الحبشة . وأنه من لم أسرع إلى تلبية الدعوة المحمدية حين جهر النبي عليه السلام

برسالة التوحيد ، وهو حسبان جائز ولكنه بعيد ، لأن الأحباش في ذلك الزمن إنما كانوا يفهمون المسيحية على نحو أقرب إلى الوثنية ، ولا يرجون برسالة التوحيد الحمدية ذلك الترحيب .

ويذكر لبلال أخ يسمى خالداً ويكتفى بأبي روبحة ، والأغلب في الروايات المختلفة أنه كان أخاه في الإسلام على سنة المعاشرة بين الصحابة التي سبها عليه السلام ، . وقيل إن له اختاً تسمى غفرة هي مولاة عمر بن عبد الله مولى غفرة المحدث المصري ، ولا خبر عنها غير ذلك فيما روى من أخباره .

وكانت نشأة بلال بمكة في بني جمع من بطون قريش المشهورة . وفي بني جمع هؤلاء نشا أبو محدورة أحد الثلاثة المختارين من مؤذن النبي ﷺ ، وهم بلال وأبو محدورة وعمرو بن أم كلثوم . . ولا يُدرى أمن عرض المصادفة أن كانت نشأة الاثنين من الثلاثة في بني جمع أم كان هؤلاء القوم بعض عناء بالصوت والغاء ، وإنما المعروف عن القوم أنهم كانوا أصحاب الازلام والأيسار في الجاهلية وأنهم كانوا من حزب عبد الدارحين شجر الخلف بينه وبين عبد مناف ، فكان بينهم وبين بني عبد مناف خلاف قديم .

وإذا كان لنشأة بلال بين هؤلاء القوم أثر مقدور في بغضه لعبادة الجاهلية واقباله على الإسلام فذلك هو اطلاعه بين القوم على أسرار الأزلام والأيسار وما يلزمها أحياناً من النسخ والتلبيس ، وأن القوم فيهن بحافة عن الرحمة والتزعة الروحية باعدت بينهم وبين خلائق عبد مناف - جد النبي عليه السلام - منذ القطعة الأولى بين الأحزاب القرشية ، وخلقٌ بأمثال هؤلاء ألا يالفهم الضعفاء .

وَلَمْ يَعْلَمْ عَلَى التَّحْقِيقِ مَنْ كَانُوا سَادَةً بِلَالَّ وَأَيْهِ مِنْ بَنِي جَمْعَ هَؤُلَاءِ . فَقَيْلَ إِنَّهُ كَانَ عِنْدَ عَقِيلَةِ مِنْ عَقَائِلِهِمْ . وَقَيْلَ إِنَّهُ كَانَ عِنْدَ أَبْنَاءِ لَأْبَى جَهْلَ ، وَقَيْلَ إِنَّهُ كَانَ عِنْدَ أُمَّيَّةَ بْنَ خَلْفَ وَبَعْضِ وَلَدِهِ . وَاتَّفَقَتِ الْأَقْوَالُ عَلَى أَنَّ الصَّدِيقَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ هُوَ الَّذِي اسْتَنْفَدَهُ مِنْ أَيْدِيهِمْ بَعْدَ مَا عَانَهُ مِنْ تَعْذِيبِهِمْ إِيَّاهُ لِدُخُولِهِ فِي الْإِسْلَامِ . فَاشْتَرَاهُ بِخَمْسِ أَوْاقِ مِنَ الْذَّهَبِ وَقَيْلَ بِسَبْعِ أَوْاقٍ وَقَيْلَ بِتَسْعَ أَوْاقٍ . وَزَعَمُوا أَنَّ سَيِّدَهُ أَرَادَ أَنْ يَنْغُصَ الصَّفَقَةَ عَلَى الصَّدِيقِ بَعْدَ شَرَانَهُ فَقَالَ لَهُ : لَوْ أَبِيتَ إِلَّا أَوْقِيَ لِبَعْنَاكَ ! فَقَالَ لَهُ الصَّدِيقُ : لَوْ أَبِيتَ إِلَّا مِائَةً لِاَشْتِرِتَهُ . . ! ! وَيَزْعُمُ بَعْضُ الرَّوَايَةِ أَنَّ الصَّدِيقَ اسْتَبَدَّلَهُ بِغَلَامٍ لَهُ جَلدٌ مِنْ عَبِيدِهِ ، وَهِيَ رَوَايَةٌ يُشْكُّ فِيهَا كَثِيرًا . لَأَنَّ الصَّدِيقَ لَمْ يَكُنْ لِيَسْلُمَ الْمُشْرِكِينَ رَجُلًا مِنْ أَتَابَعِهِ لِيُسْتَنْفَدَ بِهِ رَجُلًا غَيْرِهِ ، وَأَدْفَى مِنْ ذَلِكَ وَأَشَبَهُ بِخَلَاتِ الصَّدِيقِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ اشْتَرَاهُ بِأَمْرِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ ، وَأَنَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَرَضَ عَلَيْهِ الشَّرْكَةَ فِيهِ لِيُخَفِّفَ عَنْهُ عَبْءَ نَفْقَتِهِ وَنَفْقَةِ الْمُسْتَضْعِفِينَ مِنْ أَمْثَالِهِ ، فَقَالَ لَهُ : لَقَدْ أَعْتَقْتَهُ يَارَسُولُ اللَّهِ . وَعَمِلَ بَعْدَ ذَلِكَ خَازِنًا لَهُ مِمْ حَازَنَاهُ لِلنَّبِيِّ وَمَؤْذِنًا لِلْمُسْلِمِينَ بَعْدَ إِقَامَةِ الْأَذَانِ .

وَاسْتَرَاحَ بِلَالَ بَعْدَ عَنْقَهِ مِنْ إِيَّادِ السَّادَةِ لِلْعَبِيدِ وَلَكِنَّهُ لَمْ يَسْتَرِحْ وَلَا اسْتَرَاحَ غَيْرِهِ مِنْ إِيَّادِ الْأَحْرَارِ لِلْأَحْرَارِ وَلَا سِيَّا الْمُسْتَضْعِفِينَ الَّذِينَ لَا تَخْمِيْهِمُ الْعَصَبَيْةُ وَلَا الْخَوْفُ مِنَ الثَّأْرِ . فَقَدْ كَانَ الْمُشْرِكُونَ يَتَعَقَّبُونَ الْمُسْلِمِينَ بِكُلِّ مَا اسْتَطَاعُوا مِنْ عَنْتَ وَمَسَاءَ ، وَاشْتَدُوا فِي ذَلِكَ حَتَّى هُمْ يُقْتَلُونَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَجَمِيعُوا كَلْمَةَ الْقَبَائِلَ عَلَى هَذِهِ النَّبِيَّ لِيُفَرَّقُوا دَمَهُ الْزَّكِيِّ بَيْنَهَا فَلَا تَقُوِيْ هَاشِمٌ وَحْدَهَا عَلَى مُحَارَبَتِهَا أَوْ تَصْمِدُ لِعِدَاؤُهَا . فَأَشْفَقَ النَّبِيُّ الْكَرِيمُ عَلَى صَحْبِهِ وَأَذْنَ لَهُمْ فِي الْهِجْرَةِ قَبْلَهُ ، وَكَانَ بِلَالَ مِنْ هَاجَرَ إِلَى

المدينة على إيثار منه للبقاء في مكة . فلما وصل النبي عليه السلام وصحابه الصديق إلى المدينة كانت « أواباً أرض الله من الحمى » ، ولكنها أرحم بهم من جيرة المشركين في مكة . ونزل الصديق وعامر بن فهيرة وبلال في بيت واحد فأصيروا جميعاً بالحمى - ولعلها الملاريا كما رجحنا في غير هذا الكتاب - فكان بلال إذا تركته الحمى اضطجع بفناء البيت ثم رفع عقيرته يترم بصوته الجھوري قائلاً :

ألا لیت شعری هل أبین ليلة

بسخ وحولی إذ خسر وجليل  
وهل أردن يوماً مباه بمنة

وهل يبدون لي شامة وطفيل

وهي مواضع ومنابت بعكة وجوارها تشوّقها بلال في العلة لما ابتعد عنها ، وليس أعجب في الوفاء لموطن الصبا من هذا الوفاء ، لأن بلاً قد لقى عند تلك المواطن والمنابت قسوة في جاهليته وتعدّياً في إسلامه وخطراً على حياته ، ولكنه عاش فيها مع الصبا الأول وعاش فيها مع الإيمان الأول ، فهي حبيبة إليه أثيرة لديه ، وإن لقى الحفاوة والسلامة في المجرة منها إلى غيرها .

وقد لزم بلال النبي والصديق بالمدينة ومكة وسائر المغازي والأسفار بعد ذلك . وكان لمسجد المدينة الذي اشتراك النبي عليه السلام في بنائه حظُّ الأذان الأول فكان بلال حظ السبق بهذا الأذان . ولم يزل له حظ التقدم على سائر المؤذنين في حضرة النبي حتى قُبض عليه السلام ، وتميز بالتقدم عليهم لتقديمه في الإسلام ولجهارة صوته وحسن أدائه ، وإن كان تقادمه في الإسلام هو أرجح المزاعين التي استحق بها التفضيل والتكرم .

كان إذا فرغ من الأذان وأراد أن يعلم النبي عليه السلام أنه قد أذن وقف على الباب وقال : حى على الصلاة ! حى على الفلاح ! الصلاة يارسول الله . فإذا خرج رسول الله فرآه بلال ابتدأ في الإقامة .

وقيل في خصائص أذانه إنه كان يؤذن حين يدخل الشمس ويؤخر الإقامة قليلاً . أو ربما أخرها قليلاً ، ولكن لا يخرج في الأذان عن الوقت . وربما ترمي بعض الشعر وهو صاعد للأذان رثاءً لحاله وطلباً للتوبة والرحمة من الله . ومن ذاك أنه سمع وهو يقول :

ما لبلال شكلته أمه وابتل من نفع دم جينه  
وكان من عمل بلال في صحبة النبي عليه السلام قبل بناء المصلى أنه  
كان يحمل العترة بين يديه ويركزها حيث تقام الصلاة ، وكانت هذه  
العترة إحدى عتارات ثلاث أهداماً نجاشي الحبشة إلى النبي عليه السلام ،  
فأمスク واحدة لنفسه وأعطى كلاً من علي بن أبي طالب وعمر بن  
الخطاب واحدة ، واحتضن بلالاً بحمل العترة بين يديه أيام حياته ،  
فكان يحملها في العيدين وفي أيام الاستسقاء ويركزها حيث تقام  
الصلاה ، وقيل إنه كان يمشي بها بين يدي الصديق في خلافته ثم جعل  
سعد القرظ يمشي بها بين يدي عمر وعثمان بوصاة من بلال ، وهي العترة  
التي احتفظ بها الولاية يمشي بها بين أيديهم بعد عهد الخلفاء .

وقد آخى النبي في المدينة بين المهاجرين والأنصار ، فآخى بين بلال  
 وخالد أبي روحمة الحثعمي ، وقيل بل بينه وبين أبي عبيدة بن الحارث بن  
 عبد المطلب ، أو بين أبي عبيدة بن الجراح ، وهو على ما يظهر ليس في  
 الأسماء ، والأول هو الأرجح لبقاء الصلة بين بلال وأبي روحمة إلى أن  
 فرق بينها الوفاة .

ويبدو من أحاديث النبي عليه السلام لبلال أنه كان يصطفيه لأنه أهل لاصطفاء التربية والتعهد بالنصيحة والتعليم ، فكان يقول له : يا بلال ! أفضل عمل المؤمن الجهاد في سبيل الله ، وكان يقول له : عش فقيراً يا بلال ومت مع الفقراء ، ورثما عهد إليك في تفريغ ما يفضل من المال عنده وقال له : انظر حتى تريحني منه . فيرى بلال القدوة في سيده ونبيه فإذا هو من خيرة المقتدين ، ويظل على هذه القدوة حتى فارق الحياة .

وقد أرى النبي عليه السلام أنه مع دف نعل بلال ين يديه في الجنة ، فسأله بعد الصلاة : يا بلال ! حدثني بأرجى عمل عمله عندك في الإسلام منفعة ، فإني سمعت ليلة دف نعليك ين يدى في الجنة . . . فلم يذكر بلال زهده ولا جهاده ولا صبره على العذاب ولا أمانته وتسليمه . بل قال : « ما عملت عملاً في الإسلام أرجى عندي منفعة من أنني لأنظر طهوراً تماماً في ساعة من ليل أو نهار إلا صلبت بذلك الطهور ماكتب الله لي أن أصلى » .

فكان اصطفاء النبي هذا الصديق المؤمن الأمين اصطفاء المربي الكبير للرجل تشر فيه التربية والقدوة الحسنة كما يشر فيه الصنبع الجميل ، ويُحب للطف حضره كما يحب لخلوص طويته وفضائل نفسه ، وقد كان كالحراس الملائم لشخص النبي عليه السلام في طوبل صحبه ين الحرب والسلم والإقامة والسفر ، ولكنه عليه السلام لم يكن يتخد حارساً يحميه كما يحمى الحراس الأمراء والسلطانين ، وإنما كان يستصحبه في إقامته وسفره استصحاب الحراس لأنه كان يستريح إلى رؤيته والشعور بصدق مودته ووفائه ، وكانت مودة بلال مولاها وهاديه تبدو منه حيث يربى

وحيث لا يريد ، فإذا أشتد المحرق في رحلة من الرحلات أمرع إلى تظليله  
بشيب الوشى والنبي لا يسأله ذلك ، وإذا تهياً للقتال ضرب له قبة من  
أدم يرقب الموقعة منها وجعل يتزدد بينها وبين الميدان ليطمئن عليه ويتلقى  
الأمر منه ، فلم يفرقها موقف ضنك ولا موقف خطر ، ولم ينقض يوم إلا  
جمعتها في الصلوات الخمس وبمحالس العظة والحدث ، مالم يكن في  
غيبة قصيرة لشأن من شؤون الدين الذي لم يكن له شأن سواه .

ولما فتحت مكة أمره النبي عليه السلام أن يقام الأذان على ظهر  
الكعبة فأقامه والمشركون وجوم يغبطون آباءهم لأنهم لم يشهدوا ذلك  
اليوم ولم يسمعوا ما يسمعوه فيه ، ودخل النبي الكعبة فكان في صحبته ثلاثة  
هم عثمان بن طلحة صاحب مفاتيحها وأسامة بن زيد ابن النبي بالتبني ،  
وبلال .

ومازال يصاحب النبي مجاهداً حتى قبض عليه السلام ، فأقام الأذان  
بعد وفاته أيامًا على أرجح الأقوال ثم ألى أن يؤذن وأصر على الإباء ، لأنه  
كان إذا قال في الأذان «أشهد أن محمدًا رسول الله» بكى ويكي معه  
سامعوه ، فلم يطب له المقام حيث كان يصاحب النبي ويراه ثم هو بعد  
لا يصحبه ولا يراه ، وأثر الاغتراب على فرط حبه لمكة والمدينة ، وأثر  
الجهاد على فرط حاجته إلى الراحة في عشرة السنين ، واتفقت أرجح  
الأقوال على أنه استعن الصديق من الأذان معه واستأذنه في الخروج إلى  
الشام مع المجاهدين . فاذن له بعد إلحاح منه ، واشترك في معارك  
لانعلمهها على التفصيل ، ثم سكن إلى ضيعة صغيرة يجوار دمشق يزرعها  
ويعيش من غلتها ، ولم يسمع عنه خبر بعد ذلك إلا يوم أذن للخلفية

الفاروق بدعوة من كبار الصحابة والتابعين ، ويوم نصيٰ لمحاسبة  
خالد في مجلس الحكم ين بدی أبي عبیدة .

وأدركته الوفاة في نحو السبعين - لأنّه كان ترب الصديق على أرجح  
الأقوال - وقيل إنه مات في طاعون عمواس ، وقيل سنة عشرين للهجرة  
أو إحدى وعشرين . واستعدّب الموت لأنّه سيعجم بينه وبين النبي  
وصحبه كما كان يقول في ساعات الاحتضار ، فكانت زوجته تعول إلى  
جانبه وتُصبح صيحة الوله ! واحزناه . فيجيئها في كلّ مرّة بل وافرحاه .  
غداً نلق الأحبة ، محمداً وصحبه .

وكانت وفاته بدمشق فدفن عند الباب الصغير ، وقبره رضي الله عنه  
المعروف يزار .

وليس أدل على قدر بلال عند الصحابة والتابعين من ذلك الوجد  
الذى اختلّجت به حناباهم وهو يُؤذن لهم في دمشق بعد انقطاعه عن  
الأذان تلك السنين الطوال . بكى عمر وبكى معه الشّيخ الأجلاء حتى  
اخضلت اللحى البيض واضطربت الأنفاس التي لاتنطرّب في مقام  
الروح . ولو بدا لهم أنّهم يستمعون إلى صوت آدمي ينطلق من حنجرة من  
اللحم والدم لما اختلّجوا تلك الخلجة ولا تولاهم ماتولاهم يومئذ من  
الوجود والرّهبة ، ولكنّهم أنصتوا لوحى الغيب حين أصغوا إليه ، وقام في  
أنفّائهم أنه صوت جدير بحضور النبي عليه السلام يسمعه معهم كما سمعوه  
معه آونة من الزمان . فهم إذن في عليين أو قريب من عليين ، وهم إذن  
على مسمع ومشهد من ذات الله جل وعلا وذات النبي عليه السلام في  
جواره ، وهم إذن أرواح علوية يضيق اللحم والدم بغضّها الإلهي

فترجف من الوجود وتنكسر الأجساد بالبكاء مغلوبة في عالم الأرواح  
وآفاق السماء .

رحم الله بلا لا إنه كان داعي السماء ليرفع أبناء الأرض بدعونها . وقد  
رفعتهم في ذلك اليوم إلى الأفق الأعلى ؛ إلى الحضرة التي ترتجف فيها  
الأجساد لأنها غريبة في ذلك الجوار .

• • •

وحق لل المسلمين في ذلك العهد أن يقرنوا بين حضر النبي وصوت بلال  
حيث كان . فمن سيرة بلال الوجيزه نعلم أنه كان يأوي إلى كفالة النبي في  
حياته البيتية كما كان يأوي إليه في حياته الدينية . وأن أحداً من الصحابة  
لم يكن يذكرهم بالنبي عليه السلام كما كان يذكرهم به مؤذنه وصاحبه  
ووليه طوال حياته حيث يرونوه أو حيث يستمعون إليه ، وقد شغل النبي  
معيشته في بيته كما شغل بعثته ورزقه ونقوص دينه ، ففي روايات مختلفة أنه  
تزوج بوصية منه عليه السلام ، وفي إحدى هذه الروايات « إن بني أبي  
البكر جاءوا إلى رسول الله ﷺ فقالوا : زوج أختنا فلانا . فقال لهم :  
أين أنتم عن بلال ؟ لم جاءوا مرة أخرى فقالوا يا رسول الله أنكح أختنا  
فلانا فقال لهم : أين أنتم عن بلال ؟ لم جاءوا الثالثة فقال لهم : أين أنتم  
عن بلال ؟ أين أنتم عنه رجل من أهل الجنة . فأنكحوه » .

والظاهر أنه تزوج غير مرّة وأنه مات بغير عقب ، فقد جاء في رواية  
قتادة أنه تزوج أعرابية من بني زهرة ، وجاء في رواية أخرى أن له زوجة  
تدعى هندًا الخولانية ، وهي من خولان اليمن لامن خولان الشام ، لأنها  
كانت معه قبل هجرته إلى الشام .

ذكره ابن إسحاق فيمن حضر بدرأ فقال : وبلال مولى أبي بكر .  
مولد من مولديبني جمع اشتراه أبو بكر من أمية بن خلف وهو بلال بن  
رباح لاعقب له .

نعم ولكنه أعقب الميراث الذي يتصل بالأذان في كل مكان . . . فلا  
ينساه من يسمع الأذان ويرجع به إلى أول من نادى به قبل أجيال  
وأجيال .



سلام بلال .

كل إيمان فهو شيء يتجاوز الفرد الواحد ولا ينحصر في مصلحته العاجلة أو الآجلة .

فليس بإيمان ذلك الذي يخوض فرداً واحداً ولا يتتجاوزه إلى غيره في زمانه أو بعد زمانه ، وليس بإيمان ذلك الذي يدور على المصلحة الفردية وإن تعدد فيه الأفراد ، لأن الإنسان قد يضحي بالمصلحة في سبيل الإيمان ولا يفعل ذلك وهو يحسب حساب المصالح ولا يتتجاوزها .

وقد يضحي الإنسان أحياناً بالإيمان في سبيل المصلحة العاجلة أو الآجلة ، ولكن ذلك لا يتنقّل أن الإيمان شيء أكبر من المصلحة عاجلها وآجلها ، وإنما يدل في هذه الحالة على أن ذلك الإنسان يستبدل الذي هو أدنى بالذي هو خير ، وأنه ضعيف اليقين ضعيف الاستعداد للإيمان .

فالإيمان لا يقوم على أساس المصلحة العاجلة أو الآجلة .

ويكفي أن يضحي الناس بمصالحهم في سبيل إيمانهم – ولو في بعض الأحيان – لنقرير هذه الحقيقة من وراء الجدل والخلاف .

لأننا نفهم أن ينسى الرجل إيمانه في سبيل مصلحته فنقول إن المصلحة عزيزة عليه وإن الإيمان ضعيف في نفسه .

ولكننا لا نفهم أن ينسى الرجل مصلحته في سبيل إيمانه إلا على وجه واحد ، وهو أن الإيمان والمصلحة معدنان مختلفان ، وأن المصلحة عزت أو هانت هي شيء غير الإيمان .

ولا يقال إن مصلحة الآخرة تدخل في حساب الرجل فيبني من أجلها مصالحه الدنيوية . فإن تصديقه بمصلحة الآخرة هو نفسه إيمان بالغيب ، وهو سابق لحصول المصلحة على كل حال .

ومع هذا وجد في زماننا هذا أناس - كأتباع كارل ماركس - يؤمنون

بالمادة وينكرون كل شيء غير هذه الدنيا المحسوسة ، ويقولون إن الأديان والمذاهب والأداب وكل ما يحييك بضمير الإنسان إن هي إلا صورة من حياته المادية التي لا بعث بعدها ولا محل للروح فيها ، ومنهم مع ذلك من يدخل السجن ويتعرض للتنفس وبجاذف بالحياة ويفقدوها في سبيل إيمانه بمعتقداته وإنكاره لعتقد الآخرين . . . وليس بالمعقول أن يفقد الإنسان الحياة لأنه يطمع إلى الطعام المني والعيش الرغيد ، وليس بالمعقول من باب أولى أن يفقد الحياة ليائى بعده من ينعم بالطعام المني والعيش الرغيد وهو تحت التراب . فإذا هو أقدم على فقد الحياة فالمسألة عنده ليست مسألة حساب وموازنة أو مسألة مصلحة كبيرة بازاء مصلحة صغيرة ، ولكنه إنما يفعل ذلك لأنه بازاء قوة تفضي به حيث شاءت ولا يضى بها حيث شاء ، أو لأنه في حالة نفسية غير حالة الحساب والموازنة ووضع الأرقام بازاء الأرقام .

وقد شوهدت في الدنيا عادات كثيرة وعقائد لاتخضى ، ولكن لم تشاهد قط عقيدة تقبل التضحية بالحياة وهي خلو من إيمان بحق وثورة على باطل ، ولم تشاهد قط عقيدة تقبل التضحية بالحياة وهي فائمة على منفعة شخص صاحبها ولا تتجاوزه إلى الآخرين . ومتى تجاوزت المنفعة فرداً واحداً وأصبحت قابلة للتعميم بين الأفراد الآخرين – فهي إذن مسألة حق سابق لوجود المنافع وسابق لوجود الأفراد .

فالإيمان أبداً هو شعور بالحق وليس شعوراً بالمصلحة على وجه من الوجه .

وقد تقف المصلحة في سبيل العقيدة قبل الإيمان بها ، لأن المصلحة

موجودة والإيمان غير موجود . ولكنها متى وجدتا معاً فهَا شيئاً وليس  
بشيء واحد . ويظلان أبداً شيئاً من معدنين مختلفين وإن تلاقياً في  
الطريق إلى مدى بعيد .

وإن إسلام بلال رضي الله عنه لمن الشواهد الكثيرة التي تقرر هذه  
الحقيقة في الأذهان .

وقد عنينا بأن نبين مزايا الإسلام في معاملة الأرقاء . ولكننا عنينا مع  
ذلك بأن نبين حقيقة أخرى لابد من تبيينها في هذا المقام ، وهي أن  
المعاملة نفسها ليست هي سبب دخول الأرقاء في الإسلام ، وإنما هو  
« الحق » والشعور بهما هذا الحق أو وجوب تغليبه على الباطل ، ولو لائق  
الأرقاء في سبيله ما هو أقسى عليهم من معاملة المشركين للعبيد والإماء .  
كان أول من أسلم ثانية هم أولئك النخبة الأبرار : خديجة وأبو بكر  
وعلى ومار وآمه سمية وصهيب وبلال والمقداد .

قال رواة صدر الإسلام : أما أبو بكر فنعم الله بقوته وكذلك  
من كان لهم قوم يحمنهم . وأما سائرهم فأخذهم المشركون فأليسوا  
أدراع الحديد وأصهروهم في الشمس فما منهم إنسان إلا وقد واتتهم  
على ما أرادوا من الكفر وسب النبي عليه السلام . إلا بلالا فإنه هانت  
عليه نفسه في الله وهانت على قومه فأعطوه الولدان فجعلوا يطوفون  
به في شعاب مكة وهو يقول : أحد . أحد . ولا يزيد .

وجاء في طبقات ابن سعد بأستاده ما فحواه : إنه كان من  
المستضعفين من المؤمنين ، وكان يعذب حين أسلم ليرجع عن دينه فما  
أعطاهم قط كلمة مما يريدون ، وكان الذي يعذبه أمية بن خلف . . .  
وكانوا إذا اشتدوا عليه في العذاب قال أحد . أحد . فيقولون له قل

كما نقول . فيقول : إن لسانى لا يحسنه . وكانوا يأخذونه فيمطونه ويلقون عليه من البطحاء وانقطاع الأدم ويريدونه على أن يذكر اللات والعزى فلا يذكرهما ويقول : أحد . أحد فأتى عليه أبو بكر فسأله علام تعدادون هذا الإنسان ! واشتراه بسبع أواق وأعتقه .

وما جاء في الطبقات أن أبا جهل جاءهم بالعشى فجعل يشم سمينة ويرفت لهم طعنها فقتلها فهي أول شهيد في الإسلام . وهانت على بلال نفسه في الله حتى ملوه فجعلوا في عنقه حبلا ثم أمروا صبيانهم أن يشتدوا به بين أخشبى مكة فلم يزدهم في كلمته التي كان يرددتها ولا يمل من تردادها : أحد . أحد .

وكانوا يضربونه ويلقونه على الرمال الكاوية في وقدة الحجير ثم يضعون الحجارة على صدره وهو لا يحييهم إلى كلمة مما يسألونه ، ولا يسكت ولا يكف عن الجهر بالتوحيد » .

• • •

هذه صورة بلال رضى الله عنه في مبدأ إسلامه وهو يتلقى العذاب وي تعرض للموت ولا يصل به الإسلام إلى الوعود - فضلاً عن تحقيق الوعود - في معاملة المستضعفين من العبيد والآماء ، لأن أحكام الإسلام في معاملة الأسرى والأرقاء على التعميم لم تكن معروفة مفصلة في ذلك الحين .

وان آخر ظن يخطر على بال المرء إذ يرى بلالا على تلك الصورة المؤلمة أنه يرى رجلاً وازن ين سوء المعاملة في الجاهلية وحسن المعاملة في الإسلام فاختار المعاملة الحسنة ودخل في الدين الجديد من أجلها . لأن إسلام بلال لم يكن مخرجه من رق سادته المشركين ، ولم يكن

سواء معاملتهم إياه قبل الإسلام شيئاً يذكر إلى جانب ذلك العذاب الأليم الذي كان يسامه بعد إسلامه ، ولو كان حسن المعاملة منه من الدين الجديد لا تنظر حتى يسلم سادته فيطمع عندهم في تلك المعاملة الحسنة ، أو لا تنظر حتى يمتنع جانب المسلمين بالعدد الكبير فيجهز بالإسلام بين مئات وألف ، ولا يجعل إلى دخول الدين الجديد بين نفر من المغلوبين المطاردين ، سواء من الأحرار أو العبيد .

وأعجب شيء أن يخطر للعقل أن الإسلام قد سوى بين العبيد والأحرار فامن به العبيد : ولا يخطر له أن هذه النسوية تقضي بالأحرار فتحميهم الأنفة أن يدخلوه . وقد دخله الأحرار كما دخله العبيد في مبدأ التبشير بالدين الجديد .

فإن كانت لبلاد وصهيب وأمثالها مصلحة في الإيمان بذلك الدين لأنه يسوى بينهم وبين أبي بكر وحمراء وعثمان وعلى والفاروق فما مصلحة هؤلاء في التزول بأقدارهم إلى حيث يتساون بعيدهم المستضعفين وهم أولئك ذوو الحمية التي تسمخ برؤوسهم على رؤوس الأحرار من أبناء كل قبيل لا يضارونهم في العزة والجاه !

فعن الحق وسكنبته في النفوس فلنبحث في تعليل الإيمان بكل عقيدة جديدة وكل مصلحة إنسانية فوق مصالح الأفراد . وإنما يوجد الإيمان حين يوجد للنفس حق محظوظ وباطل مكروره . ولو ضاعت في سبيل حب الحق وكراهة الباطل مصلحة عاجلة أو آجلة أو ضاعت الحياة بغير أمل في الجزاء .

فلا العبد آمنوا لأن الإسلام يسوى بينهم وبين الأحرار ولا الأحرار

آمنوا لأن الإسلام يسوى بينهم وبين العبيد . لأن قصارى هذه التسوية أنها مصلحة لفريق من الناس . وما زال الإيمان والمصلحة شيئاً مختلفين ومعدنين متبابعين . فالمصلحة شيء تختويه حياة الفرد وقد تختويه حصة قليلة من حياته . أما الإيمان فهو أبداً شيء يتتجاوز الفرد الواحد وقد يبذل في سبيله المصلحة والحياة .

أو لم يوجد في الوثنية وفي بعض الأديان الكتابية أناس يؤمّنون بالأرباب وهم يؤمّنون أن الأرباب تفرق بين أقدارهم وأقدار سادتهم في الحياة وبعد الممات ؟

أو لم يكن بلال يؤمّن باللات والعزى وغيرها من أرباب الجاهلية وكان لا يرجو نصفة منها ولا تسوية بينه وبين ساداته المتجررين عليه وعلى سائر الضعفاء ؟

فلما ساء ظنه بهذه الأشتات من الأرباب كان حسن ظنه بالأله « الأحد » هو الذي سوأ ظنه بدين الجاهلية ، وكانت وحدانية الله العلي الأعلى هي التي تحرى على لسانه وتعمّر قلبه وتعينه على شدته وهو يتلظّى من ألم العذاب بين يدي سادته القساة .

فكانَ الوحدانية هي الكلمة الواحدة التي لخص بها فضل الدين الجديد على الدين المهجور . وقد ألمَ هذا التلخيص الصادق الوجيز إمام الإيمان الذي يهدى العقل إلى موقع المدى من أوجز طريق : فلو أنه كان يقول « الرحيم » في موضع « الأحد » لجاز أن يقال أن في الآلة الوثنية من يتصف بالرحمة . أو لجاز أن يقال إن الرحمة بدررت إليه في تلك اللحظة لأنَّه يشتكى القسوة والعذاب . ولكنه لما رددَ كلمة

الوحданية ولم يردد غيرها كان قد هدى إلى الصفة الوحيدة التي لا يدعها المدعون لأرباب الجاهلية ، كما هدى إلى الصفة الوحيدة التي تجعل الإيمان إيماناً بالحق ولا تجعله انتظاراً لرحمة أو غفران أو جزاء .

ولا تزيد أن نقول إن الإيمان والمصلحة لا يجتمعان . ولا أن تقول إن المؤمن لا تخطر له المصلحة بحال أو إنها لا شأن لها البتة في تحول العقائد والعبادات . فان المصلحة قد تعوق كثيراً من الناس عن قبول دين جديد ، وقد تنبه الأذهان إلى الإصغاء الذي يتبعه الارتياح والتصديق ؛ وقد تكون مصلحة فرد ومصلحة أloff من الناس ؛ فيستطيع الجمع بينها وبين الإيمان بالخير العميم .

ولكن الذي نقوله إن المصلحة غير الإيمان وإنها قد يفترقان كما يتفقان ؛ ولو كانت المصلحة هي الإيمان لو جدت المصلحة ولم تكن هنالك حاجة إلى وجود إيمان على الاطلاق ... كفى أن يسعى الإنسان إلى مصلحته دون أن يجعل الإيمان سبلاً إليها ؛ وكفى أن يلتزم المصلحة ولا يتعداها إلى الشعور الذي يحبب إليه الموت . فأما وقد وجد الإيمان في كل زمن من الأزمان ، ووجد مع انتظار الجزاء ومع اليأس من كل جزاء ، فلا معنى لأن يقال إن فرداً من الأفراد قد آمن لأن له مصلحة في إيمانه ، فإنه يضم إلى المصلحة شيئاً آخر إذن حين يدعها بالإيمان .

كلا . ليست صورة بلال على رمال البطحاء الموددة في قيظ الصحراء صورة الرجل الذي طلب الخلاص من قسوة السادة . لأن الخلاص هو كل ما يعنيه .

وليست صورته وهو يكرر «الأحد . الأحد » بصورة الرجل الذي

دخل الدين الجديد وهو يجهل الفارق الصحيح بين الدينين . ولا يعرف للدين الجديد فضلاً إلا الرحمة بالعبيد في الأرض أوفي السماء .  
لقد كادوا يقتلونه وهو لا يحبهم إلى تعظيم آثائهم ولا يثر السكوت .  
ولعلهم لم يبقوا عليه إلا لشحthem بشمنه أن يضيع عليهم إن قتلوه . ولعل أبا جهل قد قتل سمية لأنها جارية عجوز لا تصلح للبيع ولا للمبادلة .  
ولم يقتل بلا ولا عماراً ولا صهيماً لأنهم رجال عاملون يباعون ويشترون ... ولكنهم لاشك كانوا قاتليه آخر الأمر إن يশروا منه ولم يجدوا من المشركين من يشتريه وهو صالح عن دين الجاهلية . فلم يكن إسلامه سبيل رفق ولا تحفيفاً من عناء . بل كان سبيل عذاب ومخاطرة بالراحة والحياة .

### وأى عذاب ذلك العذاب ؟

حسبنا أن نعلم أن رفقاء بلال جميعاً قبلوا ماساتهم . المشركون أن ينسوا به - ومنهم عمار بن ياسر - لتعلم أنه كان عذاباً يفوق طاقة الإنسان :

إن عماراً لم يكن يهاب الموت في هرمه ، ولكنه ضاق - في صباح - بذلك العذاب الأليم .

كان يجاهد مع علي رضي الله عنه وقد أناف على التسعين ، وقد شهد المغازي في عهد النبي وعهود الخلفاء ، وكان عليه السلام يقول : « إن عماراً مليء إيماناً إلى مشاشة » وبجعله قدوة للمسلمين في الهدایة فيوصيهم أن يقتدوا بأبي بكر وعمر وأن يهتدوا بهدى عمار . وهو أيضاً لم يجدبه إلى

الإيمان طلب راحة وطعم في حسن معاملة ، لأنه كان يرى طريق الراحة والغنية مع معاوية وينضوي إلى جانب علي يوم تحت لوائه في صفين ، وما كان على لو انتصر بمغدف عليه مالا ولا بطعمه في عيش أرغم من عيشه ، وهو عيش الكفاف .

وقد كان عمار رضي الله عنه من يصدق عليهم القول بأنه قد وهب عقريدة الإيمان . لأن إيمانه كان ذلك الإيمان الخالص الذي يوصف بأنه الإيمان حباً للإيمان لا حباً بما وراءه من رضى أو جزاء . وأية المؤمن الموهوب أنه لا يرضى العيش بغير العقيدة ولا يطيب له البقاء وهو مخالف لما يعتقد . فيقبل على الموت كراهة للبقاء في دنيا لا توانيه على اعتقاده . وليس يقبل على الموت طلباً للجنة كما يقال . فإن من المؤمنين بالعقائد المادية كما أسلفنا من يموت في سبيلها ولا أمل له في حياة بعد الحياة . وإن الجنة لحبيبة إلى كل إنسان يصدق بها . فليس الفرق بين رجل يجاهد ورجل لا يجاهد أن هذا يكره الجنة التي يحبها ذاك . وإنما الفرق بينها هو قوة الإيمان أو هبة العقيدة . وهي قد كانت في عمار على أقوى ما تكون في إنسان .

ومع هذا خف الموت على نفس عمار فسعى إلى لقائه عشرات المرات منذ غزا مع النبي إلى أن نيف على التسعين ومات تحت لواء على بعركة صفين ، ولكنه نقل عليه ذلك العذاب الأليم الذي صبر عليه « بلال » وظل صابراً عليه بغير أمل في الخلاص القريب ،

وكذلك طمع في حسن المعاملة يزول ويبطل في مثل ذلك العذاب الذي ضاقت به طاقة عمار .

نعم يزول وييطل لولا إيمان بهون معه الموت ويهون معه العذاب ،  
ويهون معه سوء المعاملة وحسنا على السواء .

نعم إن العبيد كانوا أسرع من الأحرار إلى دخول الدين الجديد ،  
ولكن الذي يفهم من ذلك - أو ينبغي أن يفهم منه - أن المصلحة لم  
تكن عقبة بين العبيد وبين الأصياغ إلى الدعوة الجديدة ، وأن الأحرار  
كانت لهم مصالح تحجّبهم عن جمال تلك الدعوة وعن التأمل في صدقها  
وبطّلان ما هم عليه ، وفرق عظيم بين القول بأن المصلحة لم تكن عائقاً  
عن فهم الدين والدخول فيه وبين القول بأن الدين هو المصلحة التي  
أرادها المؤمنون ، إذ لو كانت المصلحة هي المراد بالعقيدة لما وجدت  
العقيدة على الإطلاق ، ولوجدت المصالح كما هي موجودة في الدنيا بغير  
اعتقاد على الإطلاق في شيء من الأشياء .

لقد كانت في نفس بلال حاجة إلى الولاء والإخلاص ، فصدق النبي  
الكرم لأنّه كان أملاً لولاته واحلامه ، وكان خليقاً أن يطمئن إليه  
ويشعر بالسکينة في الإصياغ إلى قوله والاقتداء بعمله .

وسمع رجلاً ينادي بأن الناس أمة واحدة وأن المؤمنين إخوة وهو في  
الذؤابة العليا من بنى هاشم أو في الذؤابة العليا من قبائل العرب  
جماعه ، فكان هذا سبب التصديق والإيمان ، وكانت دعوة الرجل  
الحسيب النسيب التي لا مصلحة له فيها هي البرهان الأول على صدق  
العقيدة . ولو لا انعدام المصلحة في دعوة ذلك الرجل الحسيب النسيب  
لما أسرع بلال إلى تصدّقه والجنوح إليه .

فاما وقد جنح إليه وأمن بدعونه فالمسألة بعد ذلك لن تكون مسألة  
موازنة بين المعاملات أو مساومة على الزيادة والنقصان ، ولكنها أصبحت

مسألة راحة بالإيمان أو راحة بغير الإيمان ، ولم تكن لبلال راحة بغير ذلك الإيمان بعد أن جنح إليه وزوجه بقلبه وضميره . فصبر في أيام معدودات على عذاب لم يكن ليلقاء من المشركين مدى العمر لو بقي على دينهم كما كان . . . وقد صبر على بلاء الجسد لأنه مستريح القلب والضمير .

على أن المعاملة الحسنة قد جاءت إلى بلال من حيث يحتسب ومن حيث لا يحتسب كأحسن ماتصبو إليه الأحلام ويتعلق به الرجاء فبلغ من تعظيمه أنه كان نداءً لأعظم المسلمين في حياة النبي عليه السلام وحياة الصديق والفاروق . بل كان الفاروق رضي الله عنه يقول «أبوبكر سيدنا وأعشق سيدنا» ويقصده بهذا اللقب الرفيع ، واتفق يوماً أن أبا سفيان بن حرب وسهيل بن عمرو بن الحارث ورهطًا من سادة العرب طلبوا لقاء الفاروق وطلبه معهم بلال وصهيب . فأذن لها حتى يستمع لما يريدان ويفرغ بعدهما لعلية القوم . وغضب أبو سفيان وقال ل أصحابه : لم أركم يوماً فقط . يأذن لهم العبيد ويتركنا على بابه ؟ وكان سهيل أحكم منه وأدنى إلى الإنفاق فقال لهم : أيها القوم ! إن والله أرى الذي في وجوهكم . إن كنتم غضاباً فاغضبوا على انفسكم . دُعى القوم . إلى الإسلام - ودعيم فاسرعوا وأبطئتم . فكيف بكم إذا دعوا يوم القيمة وتركتم .

• • •

جهال هذا الأدب هو الذي يهون في سبيله الموت وسوء المعاملة والعذاب الأليم ، وهو الذي يوحى العقيدة إلى النفس فترتفع بها فوق المصالح والمساومات . ولقد كان هذا أدب النبي فاحبه الأحرار وأصفوا

إليه وصدقوه . . . ولقد ثمت أدلة العقيدة حين هم المحب والإبغاء والتصديق . فما يزال بنو الإنسان على هذا الشأن إلى آخر الزمان : ليس بينهم وبين القداء إلا قضية يحبونها وداع يصدقونه . وما يكونون يوماً أخرج إلى الإيمان منهم يوم تعز عليهم القضية التي تحب والداعي الذي يصدق . فإذا بلغت بهم هذه الحاجة مداها فليس أمامهم محicus من أحدي غابات ثلاث : فناء ، أو حياة كحياة الحيوان ، أو إيمان يوجد حيث كان .



# صفات بلال

كان بلال رجلاً على سواء الفطرة .

وآية ذلك أنه كان كما ينبغي أن يكون كل رجل قوى الطبع من بنى جلدته وفي مثل شأنه ، يمر بالحوادث التي مرّ بها ويمارس التجارب التي مارسها .

وقد تقدم في صفات الموالي الأفريقيين أنهم ينقمون الإساءة على المسىء ويخفظون الحسنة لمن يحسن إليهم وملكون عهابته وطيب سجاياه .

وهكذا كان بلال رضي الله عنه في بجمل صفاتاته : كان متتصفاً بأجمل صفات بنى جلدته : وهي الأمانة والطاعة والولاء والصدق مع الولاء ، وكانت فيه مع ذلك قسوة وعناد في موضع القسوة والعناد ، ولكنه لم يكن بالمبتدئ في قسوته ولا بالمكابر في عناده . إنما كان لقوته عذر أو سبب ، وكان لعناده فضل الإصرار على الإيمان بالصواب .

قال ابن الرومي :

إذا الأرض أذت ديع ما أنت زارع

من البذر فيها فهي ناهيك من أرض

ولا عيب أن تُجزي القروض بمثلها

بل العيب أن تدان دنيا فلا تقضى

فالذين أساءوا إلى بلال كانوا لا يحمدون أثر الإساءة فيه ، وكانوا يطلبون منه الرضا حيث أسلفوا له المسأمة فلا يجدون الرضا حيث طلبوا ، فإذا بهم يتحلونه صفاتهم ويعيرونه بمساءتهم ، وينكرون صحبته كما ينكر صحبتهم . ومن ذاك أنَّ مشرقاً أراد أن يسامِم فيه سيدته « قبل أن يفوتها خيره وتخرم ثرته » فقالت له متعجبة : وما تصنع به؟ إنه

خبيث . . . وإنه . وإنه ! إلى آخر ما وصفت به سخطه على سوء المعاملة  
وسوء العشرة .

ومع هذا قد أجمع الذين وصفوا بلا لام على أنه كان طيب القلب  
صادق الإيمان ، وأنه أبعد ما يكون عن خبث أو كنود ، وإنما هو بشرة  
سوداء على طبع صاف يرى الناس وجوه أعمالهم فيه .

وقد كان أكرم صفاتـه الفطرية مما يوافق الطاعة وصدق الولاء ، فكان  
إيمانـه القوى بالله ، واحلاـصة المكين لرسول الله ، هـما الذرورة التي ترقـى  
إليـها محسـنـونـ بـنـيـ جـلـدـتـهـ ، ومحـاسـنـ كـلـ مـولـيـ مـطـيعـ ، سـوـاءـ كـانـ ولاـؤـهـ ولاـءـ  
تابعـ لـتـبـعـ أـوـ لـأـءـ مـعـجـبـ بـمـنـ يـسـتحقـ الإـعـجـابـ .

كانـ جـهـ لـرـسـوـلـ اللهـ هوـ لـبـ الحـيـاةـ عـنـدـهـ ، وـهـوـ معـنـيـ الدـنـيـاـ  
وـالـآـخـرـةـ فـيـ طـوـيـةـ قـلـبـهـ ، وـعـاـشـ وـمـاتـ وـهـوـ لـاـ يـرـجـوـ فـيـ دـنـيـاهـ لـاـ بـعـدـ مـوـتـهـ  
إـلـاـ أـنـ يـأـوـيـ إـلـىـ جـوـارـهـ وـيـنـمـ بـرـضـاهـ .

وـحـضـرـتـهـ الـوـفـاـةـ فـكـانـ اـمـرـأـهـ نـنـ وـتـغـلـبـهاـ النـكـبةـ فـيـ قـرـبـ حـيـاتـهاـ  
فـتـصـيـعـ :ـ وـاحـزـنـاهـ .

وـكـانـ هـوـ يـجـبـهاـ فـيـ سـكـراتـ الموـتـ :ـ بـلـ وـافـرـتـاهـ !ـ غـدـاـ نـلـقـ  
الـأـحـبـةـ .ـ غـدـاـ نـلـقـ الـأـحـبـةـ ،ـ مـحـمـداـ وـصـحـبـهـ .

عـلـىـ هـذـاـ عـاـشـ وـعـلـىـ هـذـاـ مـاتـ ،ـ وـمـاـكـانـ لـهـ مـنـ عـلـاقـةـ تـرـيـطـهـ بـهـذـاـ  
الـكـوـنـ الـعـظـيمـ إـلـاـ وـهـيـ فـيـ جـانـبـ مـنـهـاـ عـلـاقـةـ بـمـحـمـدـ رـسـوـلـ اللهـ وـمـحـمـدـ  
سـيـدـهـ وـمـوـلـاهـ .

وـتـلـكـ الزـوـجـةـ الـوـفـيـةـ الـبـارـةـ كـانـتـ تـرـضـيـهـ فـيـ مـعـظـمـ حـالـاتـهاـ وـكـانـتـ  
لـاـ نـخـلـيـهـ مـنـ مـنـاكـفـةـ فـيـ بـعـضـ حـالـاتـهاـ كـمـاـ يـتـفـقـ أـحـيـانـاـ فـيـ كـلـ عـشـرـةـ يـنـ  
الـزـوـجـينـ وـفـيـ كـلـ صـلـةـ يـنـ إـنـسـانـينـ ،ـ فـكـانـ يـقـبـلـ مـنـهـاـ كـلـ مـاـ بـسـرـ وـيـسـوـءـ إـلـاـ

أن تمسه في لب اللباب وأصل الأصول ومناط الحياة والكرامة عنده : وهو إخلاصه لرسول الله وصدق الرواية عنه . فاستعظمت يوماً ما يحدها به عن رسول الله فإذا به يثور ويغضب ويهم بالبطش بها ثم يدع المنزل محنقاً مقطعاً حتى يلقاه الرسول ، فيلمع ما به من تغير حال ويعلم سره فيشفق أن يدعه على ما هو فيه وأن يدع لزوجه مظنته في صدقه . ويدهب معه إلى بيته فيقول للمباركة : «ماحدثك عنى بلال فقد صدق . بلال لا يكذب ، فلا تغضبي بلال» .

فإذا المولى الأمين هانىء قرير .

وقد أثر عنه هذا الصدق بين الصحابة فكانوا يشكون في أبصارهم ولا يشكون في روايته ونقله . ويررون عنه رواية اليقين في شئون الصلاة والصيام .

ففي صحراء العرب حيث يضيئ النهار إلى ما بعد غروب الشمس وتشيع لحظات النور قبل مطلعها كان بعض المسلمين يتزدرون في مواعيد السحور والإفطار فيقولون : إنما لزم الفجر قد طلع ، أو يقولون . ما لزم الشمس ذهبت كلها بعد ، فإذا همعوا من بلال أن رسول الله أكل أو أنه ترك رسول الله يتسرح فالقول ما قال بلال ، وليس للشك في ضوء النهار مكان .

وقد لزمنت بلالاً عادة الصدق في كل كلام يبلغه المسلمين عن النبي أو يبلغه إليهم في شأن من عامة الشئون وخاصة ، فلما رجاه أخوه في الإسلام - أبو رويحة - أن يسفر له في زواجه عند قوم من أهل اليمن لم يزد على أن قال : «أنا بلال بن رباح وهذا أخي أبو رويحة . وهو أمرؤ

سوء في الخلق والدين ، فإن شتم أن تزوجوه فزوجوه ، وإن شتم أن ندعوا فدعوا . . . »

فزوجوه فكان حسبيم عنده أن يقبل الوساطة ولا يرده أو يموه عليهم  
أوصافه !

وقد كان من ولاته لأبي روعة هذا أن ضم ديوان عطائه إليه حين  
خرج إلى الشام . فلما دون الماروق دواوين الصحابة سأله : إلى من تجعل  
ديوانك يا بلال ؟ قال : إلى أبي روعة لا أفارقها أبداً . للأخوة التي  
كان رسول الله عقد بينه وبيني .

وذلك أن رسول الله قد آخى بينها قبل الهجرة إلى المدينة كما آخى بين  
غيرهما من أصحابه الأوفياء . فكانت أخوة العمر عنده من فضل الولاء  
لرسول الله . وكان أحب الناس إليه وأولاهم برعيه من أمره رسول الله أن  
يحبه ويرعاه .

• • •

وقد عرف له النبي عليه السلام هذه الخصال التي تجتمع كلها في  
صفة الأمانة - وهو هو فائد الرجال الخبير بمناقب النفوس - فأقامه في  
موقع الثقة واتمنه على مال المسلمين وعلى طعامه ومؤنته وشخصه ،  
واستصحبه في غزوه وحجه وحله وترحاله ، وأسلمه العترة يحملها بين يديه  
 أيام العيد والأستقاء ، ولم يعرف أحد من الصحابة لازمه عليه السلام كما  
 لازمه هذا المؤذن الذي يقيم معه الصلاة وهذا الأمين الذي يحفظ له المال  
 والطعام ، وهذا الرفيق الذي كان يظله بالقبة والستار من لفحات  
 المجير في رحلات الصيف ، وربما تقدمه فركب ناقته « القصواء » التي  
 قلما كان يركبها سواه عليه السلام ولم يدخل الكعبة معه بعد فتح مكة غير

عنان بن طلحة صاحب مغاتيحة وأسامة بن زيد مولاه ، وبلال .  
ودامت هذه الصحبة حتى قبض عليه السلام وحنى دفن في ثراه .  
فكان بلال هو الذى ذكر واجب الحنان المكلوم في ذلك الموقف الأليم ،  
فحمل القرابة ودار حول ذلك الثرى الشريف ييلله بالماء .  
\* \* \*

وعلى هذا الحنان في طويته لملاه العظيم كان للرجل ضمير يعرف  
الإصرار على الرأى كأشد ما عرف مؤمن بعقيدة ونافر من رذيلة .  
وربما كان الإصرار شىء من عناد بني جلدته أبناء العيشة وأبناء  
السلالة السوداء . إلا أن العناد خصلة ذات لونين أحد هما يحيى ويغيد  
واثنالها يدم ويضر .

فالعناد أحد لونيه ثبات على الصواب والعقيدة ، وفي لونه الآخر ثبات  
على الخطأ والهوى ، ولم نعرف من العناد في تاريخ بلال إلا أجمل اللونين  
وأشبهها بقوة الأسر وخلائق الأمانة .

من ذلك عناده للمشركين حين ساموه العذاب ليقتلوه عن دينه  
ويكرهوه على سب نبئه كما تقدم في وصف إسلامه ، ومنه إصراره على  
ترك الأذان لغيره حين وقر في نفسه أن أذانه بعد رسول الله نقص في  
الوفاء ، وربما كان منه إصراره على الجهاد والسفر من المدينة إلى الشام  
حين سأله الملائكة البقاء فقال له في رواية مشهورة : « إن كنت اعتقنى  
لنفسك فاحبسني ، وإن كنت اعتقنى لله عز وجل فذرني أذهب إلى الله  
عز وجل » وأبي إلا أن يمضي حيث أراد .

ولاشك أن الرحمة بالاعداء أمر لا يتضمن من رجل طال عهده وعهد  
قومه وأبائه وأجداده بقسوة الطغاة وعذاب اللوماء ، فإن رحمة رجل

كهذا لمن أحسنوا إليه وسالموه خلق مفهوم لا غرابة فيه أما الخلق الذي يستغرب منه حقا فهو رحمته في ميدان قتال أو رحمته خاصة لمن أفرط في الإساءة إليه .

ولهذا لا نستغرب ما روى عن بلال بعد وقعة خيبر وما روى عنه بعد وقعة بدر مع المشركين . ومنهم أظلم الناس له وأقسامهم عليه .

فلا افتتح النبي حصن القموص بخيبر جيء له بصفية بنت صاحب الحصن وقربية لها دون سنا . فأرسلها عليه السلام مع بلال إلى رحله . فربها بلال على القتلى من قومها فصاحت البنت الصغيرة صياحاً شديداً ولطمته على وجهها . وعلم النبي بما صنع فقال له عاتباً : أنزعت منك الرحمة يا بلال حين تمر بعجارية حديثة السن على القتلى ؟ فكان عذر بلال الذي اعتذر به جوابه : يا رسول الله ما ظنت أنك تكره ذلك . وأحييت أن ترى مصارع قومها !

أما في وقعة بدر فقد كان عذرها أوضح وأسلم من عذرها في وقعة خيبر

فقد رأى أمية بن خلف وابنه بعد الواقعة في صحبة عبد الرحمن بن عوف يقودهما كما يقاد الأسرى ، وقد كانوا أشد الناس أيداء للمسطضفين من المسلمين كما تقدم ، وكان بلال أوفر المسلمين نصيباً من ذلك الإيداء اللثيم . فما وقعت عليه على أمية حتى صاح بال المسلمين من حوله : رأس الكفر أمية بن خلف . لا نجوت إن نجا . ولم يغرن عنه دفاع عبد الرحمن بن عوف بل جعل بلال بهم بقتله ويصبح : لا نجوت إن نجا . لا نجوت إن نجا . حتى اجتمع حولهم خلق كثير ، وضرب أحدهم ابن أمية فوق صريراً فإذا بأمية يصبح من الفزع صبيحة لم يسمع بمثلها . قال

عبد الرحمن بن عوف : انج بنفسك ولا نجاء بك ! فوالله ما أغني عنك شيئاً . ولكن المقاتلين هبوا بأسيافهم قبل أن يخلص له سبيل إلى الفرار .

وقد يزيد في وضوح العذر لبلال من هذه القصة أن أمية هذا كان من أحق الناس بالبغض وقلة الرحمة . لأنه كان يعذب المستضعفين تعذيب الجبان اللثيم لا تعذيب الساخط الغيور على عقيدة ، وكان يرهب القتال ولا يعرض حياته لغامرات الحرب التي أقدم عليها شجعان المشركين . فما هو إلا أن سمع بنذير النبي إيه بالقتل حتى ارتعدت فرائصه وراح يسأل عن المكان الذي توعده بالقتل فيه . فصارح قومه بالقعود عن القتال وأنه لا يخرج لحرب المسلمين في غزوهن تلك وهو مقصود بذلك الوعيد ، ولم يتحرك للخروج حتى جاءه أبو جهل بين الملاجمحرة يبخره بها . وقال له : تجمر يا هذا فانما أنت من النساء .  
ولما نشبت المعركة بيدر كان هو وابنه في طليعة الناكصين عن القتال ، ثم قتل ابنه فكانت صيحته عليه صيحة فزع لا تسمع في ميدان . فانما كان تعذيبه المسلمين من لوم الجرأة على الضعف وهو آمن في عقر داره . ولم يكن من لدد العقيدة التي يغار عليها الرجل الشجاع ويلتقي الموت هو وأبناؤه من أجلها غير وكل ولا هياب . وليس أحق من مثل هذا بغضه المنتقم في ساعة القصاص ، وكفى لبلال عذراً في هيبة غضبه عليه أنه يعلم إنذار النبي إيه بالقتل وأن أبي بكر هنأه بعد قتله فقال :

هنئاً زادك الرحمن خيراً     لقد أدركت ثارك يا بلال  
وفي غير هذه الهمية التي تدرك أحلم الناس في موطن النعمة وحومة

الحرب لم تكن شدة بلال غير حمية الرجل الفطري التي تبدو منه القسوة وهو لا يعنيها . وكان في جملة أحواله مثلاً للخلق الوديع والطيبة الرضية وحلوة النفس والانضاع . فكان يخجله أن يسمع الناس يحمدون بلاءه في صدر الإسلام ويقدمونه على أجياله الصحابة لثباته وصبره . فيطرق ويقول : إنما أنا رجل كنت بالأمس عبداً » وكانت قلة دعوه نفحة من نفحات تلك الطيبة الرضية . فلم يعرف عنه أنه تصدى لتعليم الناس ما يجهلون من أحاديث النبي عليه السلام بعد ملازمته الطويلة وكثرة سائليه والوثائقين بصدق ما يرويه . ولم يزد في إخباره عن النبي على ما يعنيه من إقامة الصلاة والأذان أو مواعيد الإفطار والصيام .

٠ ٠ ٠

وكان بلال ابن قومه في خلقين آخرين يعرفان في بعضهم، قدماء أو محدثين . وهما فراسة النظر وحب الراحة أو الضيق بالجهد الشديد . أرسله النبي عليه السلام مع رعية السجيمى ليرد له ابنه الذي أسره المسلمون : فلم يفته وهو يقص نبأه على النبي أن يقول : والله ما رأيت واحداً منها مستعبراً إلى صاحبه ! فقال النبي ! ذلك جفاء الأعراب . وكل إليه النبي وهو مقبل إلى وادي القرى بعد وقعة خيبر أن يوشه لصلاة الصبح - وكان الحر شديداً ، فنام حتى طلعت الشمس . ثم صلى عليه السلام بمن معه وإن أحدهم ليست العرق عن جبينه من حر ذلك اليوم . فلما سلم قال : كانت أنفسنا بيد الله فلو شاء قبضها وكان أولى بها . ثم التفت إلى بلال فهتف به : مه يا بلال . فبادر بلال معتذراً وهو يقول : بآبي وأمي . قبض نفسى الذى قبض نفسك ! فتبرم عليه السلام .

وإنما تدل هذه السهوة - وإن لم تكن - على إيثار الراحة لأنها  
غابت كل حذر من تفويت صلاة الفجر حاضرة على النبي وصحابه .  
وهو حذر كان ولاشك في نفس بلال شديداً بل أشد من الشديد .

• • •

وآخر ما يروى من أعمال بلال وفته مع خالد بن الوليد حين أمر  
الفاروق بسؤاله عن الهبات التي كان يبها بعض الشعراة . فقد سكت  
خالد وأبو عبيدة يسأله عن تلك الهبات أهي من ماله أم من مال  
المسلمين؟ وهو معرض لا يجيب . فوثب إليه بلال ثم تناول عمانته  
ونقضها وعقله بها وخالد لا يمنعه . وسأله : ما تقول؟ أمن مالك أم من  
إصابة؟ فعند ذلك أجاب خالد : بل من مالي . فأطلقه وعممه بيده ،  
وهو يقول : « نسمع ونطيع لولاتنا ونفخم ونخدم موالينا » .

ذلك آخر ما يروى من أعمال بلال في خدمة الخلافة ، ولكنه يجمع  
أعماله كلها وخلائقه كلها في عمل واحد وخلق واحد ، وهو الطاعة  
الجريبة التي لا تنسى التفخيم والتعظيم إلا في سبيل طاعة أكبر منها  
وأوجب . فلم يكن أسرع منه بين شهود الموقف إلى محاسبة خالد بأمر  
ال الخليفة وأمر الله ، ولم يكن أسرع منه إلى السرور بتفضيبيه وتعظيمه حين  
فرغ الحساب .

كانت طاعته للمرء الذي يطاع والأمر الذي تجب له الطاعة وهي  
طاعة القوى الشريف ، ولبيست بطاعة المسخر الضعيف ، وقد عصى  
سادته والموت جاثم على صدره ، وفرض الطاعة على من يهابه العصاة .  
فكان سيد المطيعين ، ولا يشرف الإنسان إن لم يكن سيد الأمراء إلا أن  
يكون سيد المطيعين .

الآذان

أشبه الأشياء بالدعوة إلى الصلاة دعوة تكون من معدن الصلاة وتم على صوت من أصوات الغيب المحبب بالأسرار : دعوة حبة كأنما تجد الإصغاء والتلبية من عالم الحياة بأسرها ، وكأنما يبدأ الإنسان في الصلاة من ساعة مسراها إلى معها ، ويحصل بعالم الغيب من ساعة إصغائه إليها .

دعوة تلتقي فيها الأرض والسماء ، ويتزوج فيها خشوع المخلوق بعظمة الخالق ، وتعيد الحقيقة الأبدية إلى الخواطر البشرية في كل موعد من مواعيد الصلاة ، كأنها نباً جديداً .

الله أكبر . الله أكبر .

تلك هي دعوة الأذان التي يدعو بها المسئون إلى الصلاة . وتلك هي الدعوة الحية التي تنطق بالحقيقة الخالدة ولا تومي إلية ، وتلك هي الحقيقة البسيطة غاية البساطة ، العجيبة غاية العجب ، لأنها أغنى الحقائق عن التكرار في الأبد الأبد ، وأحوج الحقائق إلى التكرار بين شواغل الدنيا وعوارض الفناء .

المسلم في صلاةٍ منذ يسمعها تدعوه إلى الصلاة . لأنَّه يذكر بها عظمة الله وهي لب باب الصلوات .

وتندرج عنها هدأة الليل فكأنها ظاهرة من ظواهر الطبيعة الحية تلبّيها الأسماع والأرواح ، وينتصت لها الطير والشجر ، ويخف لها الماء والهواء ، وتبزز الدنيا كلها بروز التأمين والاستجابة منذ تسمع هتفة الداعي الذي يهتف بها « إن الصلاة خير من النوم » .

فتخرج كلها إلى الحركة بعد لحة أو لحتين ، وتقول كلها إن الحركة صلاة خفية بيد محرك الأشياء ، وإن الصلاة خير من النوم .

وإذا ودع بها الهاتف ضياء النهار واستقبل بها خفابا الليل فهو وداع متقارب الأصداء . كأنه ترجمان تهتف به الأحياء أو تهمس به في جنح المساء . وكأنه ينشر على الآفاق عظمة الله فتستكين إلى سلام الليل وظلال الأسرار والأحلام .

وانها لتسمع بالليل ثم تسمع بالنهار .

تسمع والآنسون هادئة كما تسمع والآنسون ساعية مضطربة : توقيظ الأجسام بالليل وتوقيظ الأرواح بالنهار ، فإذا هي أشبه صباح بسكونة . وأقرب ضجيج إلى الخروج بالإنسان من ضجيج الشواغل والشهوات .

حي على الصلاة !

حي على الفلاح !

نعم هذا هو الفلاح جد الفلاح . لأن كل فلاح بغير الإيمان هو الخسار كل الخسار .

• • •

وما يعرف وقع الأذان من شيء كما يعرف من وقوعه معزول عن العقيدة ومعزول عن العادة والسنة المتتبعة ، أو كما يعرف من وقوعه في بدائه الأطفال وبدائه الغرباء عن البلاد ، وعن عقيدة الإسلام .

ففي الطفولة نسمع الأذان ، ولا نفهمه ولكننا نميزه حين يحيطينا به دعوات هذه الأرض وبين صيحات اللعب وصيحات البيع والشراء : وتوخذ به ونحن لاندرى بم توخذ ، ونود لو نسأله ونصعد إليه ونستجيب دعاءه ، ويفسره المفسرون لنا « بأمر الله » فنكان نفهم كلمة الأمر ونكان نفهم كلمة الله ، ولكننا نخارق البقاء ونجعلها إلى الزمن المقبل . . . ثم تقضى السنوات بعد السنوات من ذلك الزمن المقبل ونحن نتعزى من حيرة

الطفولة بأننا مازال حائزين ، وإن سمعت الحيرة بأسماء بعد أسماء وأطلق  
عليها عنوان بعد عنوان .

وفي الذكريات أصوات تكمن في النفس من بعيد ويلتفت الماء لحظة  
من اللحظات فكأنما هو قد فرغ من سماع تلك الأصوات منذ هببة  
عاشرة ، ثم التفت على حين غرة ليقرب مصدر ذلك الصدى الذي سرى  
إليه .

إن أبقى هذه الأصوات في كل ذاكرة هي صيحة الأذان الأولى التي  
نبت إليها آذان الطفولة لأول مرة ، وما زال تبتعد في وادي الذاكرة لم  
تشنِّي إليه من بعض ثنياتها القريبة ، فإذا الماء من طفولته الباكرة على  
مدى وثبة مستطاعة ، لو تستطاع وثبة إلى ماض بعيد أو قريب  
أما الغرباء عن البلاد وعن عقيدة الإسلام فما يلفتهم من شيء من  
شعائر العبادة الإسلامية كما يلفتهم صوت الأذان على المنابر العالية ، وكيفما  
اختلاف الترتيل والتشغيم .

يقول إدوارد ولیام لین صاحب كتاب «أحوال المصريين المحدثين  
وعاداتهم» إن أصوات الأذان أخاذة جداً ولا سيما في هدوء الليل .  
ويقول جيراردي نرافال في كتابه سياحة بالشرق : «إنني لأول مرة  
سمعت فيها صوت المؤذن الرخيم الناصع خامنني شعور من الشجو  
لابوصف . وسألت الترجمان : ماذا يقول هذا الهاتف ؟  
 فقال : إنه ينادي أن لا إله إلا الله . قلت : فإذا يقول بعد هذا ؟  
قال : إنه يدعو النائم فائلاً : يامن ينام توكل على الحى الذي  
لابنام . . .

وأنشا الكاتب المنصوف «لافكاديوهيرن» La Ficadio Hearn رسالة وجذرة عن المؤذن الأول -ءـ أى بلال بن رباح ستائى ترجمتها بعد هذا الفصل فقال : «إن السائع الذى يهجع لأول مرة بين جدران مدينة شرقية . وعلى مقربة من إحدى المنائر، قلما تفوتة خشعة الفؤاد لذلك الجمال الوقور الذى يتبعث به دعاء المسلمين إلى الصلاة . . . وهو لاشك يستوعب في قلبه - إذا كان قد هيأ نفسه للرحلة بالقراءة والمطالعة - كلّ كلمة من كلمات تلك الدعوة المقدسة . ويتين مقاطعها وأجزاءها في نغمات المؤذن الرنانة ، حيثما أرسل الفجر ضياءه المورد في سماء مصر أو سوريا وفاض بها على النجوم . وإنه ليسمع هذا الصوت أربع مرات أخرى قبل أن يعود إلى المشرق ضياء الصباح : يسمعه تحت وهج الظهيرة اللامعة ، ويسمعه قبيل غياب الشمس والمغرب يتالق بالألوان القرمز والنضار ، ويسمعه عقب ذلك حين تسرب هذه الألوان الزاهية في صبغة مزدوجة من البرتقال والزمرد ، ثم يسمع آخر الأمر حين تومض من فوقه ملايين المصايد التي ترشع بها تلك القبة البنفسجية فوق مسجد الله الذي لايزول . ولعله يسمع في المرة الأخيرة عند نهاية التنغيم كلمات مقتنة بالأسرار جديدة على أذنيه ، فإذا سأله عنها ترجمانه كما فعل جيرادي نرفال أجابه ولاشك بتفسير كذلك التفسير : يامن تنام توكل على الحى الذى لاينام . . . عظات جليلة تعيد إلى الذكرة تلك الآيات التي ينشرنها في المشرق على بعض الحجارة الكريمة ومنها «لاتأخذه سينة ولانوم . . . فإن كان الترجمان من يعون طرفاً من تاريخ الإسلام فلعله يتبئه أن المؤذن الأول - أول من رتل الدعاء إلى الصلاة - كان الخادم المقدس الذى اصطفاه نبى الإسلام لهذه الدعوة ،

بلال بن رباح : صاحب الضریع الذى يشار إليه للسائح في ناحية من دمشق حتى هذا اليوم » .

• • \*

وقد لمسنا نحن أثر الأذان البالغ في روع كثیر من السائحین والسماحات الذين يتزلبون ببلدتنا أسوان خلال الشتاء أو يمرون بها في الطريق من السودان وإليه .

فإنهم كانوا يصلون إلى أسوان وقد معوا الأذان مرات في القاهرة والإسكندرية وربما معوه في غيرها من البلدان الإسلامية ولكنه كان بفاجئهم بجدة لاتبلي كلها طرق أسماعهم بالليل أو النهار - ولاسيما في أيام الجمعة . وكان من المصادفات الطيبة أن مؤذن الجامع الأكبر بالمدينة كان حسن الصوت منطلق الدعاء يمزج الغيرة الدينية بالغيرة الفنية في أذانه ، فكان يخيل إلينا وهم يصغون إليه أنهم يتسمعون هانفًا من هواتف الغيب يطرق الأسماع في وقت رتيب ، أو يترقبون طائراً من طواائر الهجرة التي تأقى في الأوان ولكن كما يأتى كل شيء غريب .

وكان من عادات المؤذنين التي ليثوا يعيدونها في شهر رمضان إلى عهد قريب أن يدقوا طبول السحور على المنابر العالية في المزيز الأخير من الليل . فشكًا بعض النازلين بالفنادق القرية من المنارة وترددوا في تبليغ شكاوهم إلى رجال الحكومة لأنهم حسبوا هذه الطبول شعيرة من شعائر الإسلام ، فلما سأل عنها بعض مثقفيهم وقيل لهم إنها عادة من عادات البلد ولم يست شعيرة من شعائر الدين تقدموا برجائهم وقالوا : إننا لا نشكوا من الأذان لأنه لا يقلقنا ولا يزال يسرى إلينا في ساعة الفجر كما يسرى الحلم الجميل . ولكتنا نقلق من هذه الطبول التي تدق فوق رؤوسنا ، وكنا

نختملها لوعلمنا أنها شعيرة لا تبدل لها . ولكننا علمنا أنها تبدل في كل بلد إسلامي على حسب عاداته . وأن المدن الكبرى تستبدل بها طبولا صغيرة تدق على الأبواب : فاسمحوا لنا أن نهدي إلى البلد بعض هذه الطبول . وكانت هذه الطبول مما يباع في كل موسم للسالحين على أحجام مختلفة . لأنها كانت تستخدم في عهد الدراويس بالسودان ، إما لجمع الجند أو لتنبيه الغافلين أو للتوقيع والتنغيم . وكانت ملابس الدراويس وأسلحتهم وأدوات معيشتهم مما يبحث عنه السالحون في أسواق البلدة . فتبرعوا بالطبول الصغيرة فرحبوا لأنها تنقدتهم من قرع الطبول حين يختلط بأصوات المؤذنين . فيقلقهم ويشوه عندهم جمال الأذان الحفيف على أسماع النيام .

• • •

وقد كانت هذه الطبول وشيكة في بداية الأمر أن تقوم مقام الأذان في دعوة المسلمين إلى الصلاة .

إذ لم يكن الأذان كما نسمعه اليوم معروفاً قبل انتشار الإسلام في مكة والمدينة . وإنما كان المسلمون طائفة قليلة يدعون إلى الصلاة الجامعة بالنداء يسمع من قريب ، فلما صرفت القبلة إلى الكعبة فكر المسلمون في دعاء إلى الصلاة يسمعه المنشرون بالمدينة من بعيد .

ومن جملة الروايات التي جاءت في طبقات ابن سعد وغيرها يفهم أنهم كانوا قبل أن يؤمر بالاذان بنادى منادى النبي عليه السلام : الصلاة جامعة ! فيجتمع الناس . . فلما صرفت القبلة إلى الكعبة تذاكر المسلمون الأمر فذكر بعضهم اليوق وذكر بعضهم الناقوس وذكر بعضهم ناراً توقد كنار القرى . ثم تفرقوا على غير رأى ومنهم عبد الله بن زيد

الخزرجي . . . فلما دخل على أهله فقالوا : ألا نعشيك ؟ قال : لا أذوق طعاماً . فإني قد رأيت رسول الله قد أمه أمر الصلاة ، ونام فرأى أن رجلاً مُرْ وعليه ثوبان أخضران وفي يده ناقوس . فسأله : أتبع الناقوس ؟ فقال : ماذا تريده به ؟ قال : أريد أن أتبعه لكي أضرب به للصلاة الجماعة الناس . فأجابه الرجل : بل أحذثك بخير لكم من ذلك . تقول : الله أكبر . أشهد أن لا إله إلا الله . أشهد أن محمداً رسول الله . حي على الصلاة حي على الفلاح . الله أكبر . الله أكبر . لا إله إلا الله . ونادى الرجل بذلك النداء وهو قائم على سقف المسجد ثم قعد قعدة ثم نهض فقام الصلاة .

فلما استيقظ عبد الله بن زيد من منامه ذهب إلى النبي عليه السلام فقص عليه مارأى فقال له : قم مع بلال فأنق عليه ما قبل لك وجاء الفاروق بعد ذلك فقص على النبي مناماً يشبه ذلك المنام .

وجرى الأمر في الدعوة إلى الصلاة منذ ذلك اليوم على الأذان كما نسمعه الآن ، وزاد بلال في أذان الصبح « الصلاة خير من النوم » فأقرها النبي عليه السلام ، وبيّن النداء في الناس بالصلاة الجامعة للأمر يحدث فيحضرون له يخبرون به مثل فتح يقراً أو دعوة يدعون إليها ، وإن كان في غير وقت الصلاة .

ولا اختلاف في صيغة الأذان بين الطوائف الإسلامية جماء . . . إلا أن الشيعة يضيفون إليه ، « حي على خير العمل » مع حي على الصلاة وهي على الفلاح . ويردد المالكية التكبير مرتين بدلاً من أربع مرات . ولا اختلاف كذلك في جواز التلحين والترجيع في الأذان مالم يحل

بنطق الكلمات ومحارج الحروف . إلا أن الخنابلة يعلنون الأذان بغير تلحين ، ويتصرف الأحناف في بعض الترجيعات .

وقد ندب بلال بن رباح للأذان من لحظته الأولى فلم يسمع لأحد أذان قبله ولم يسبقه إلى ذلك سابق في تاريخ الإسلام ، وهو شرف عظيم . لأن محمد بن عبد الله كان إمام المسجد الذي كان مؤذنه بلال بن رباح .

ومن المتفق عليه في أقوال الصحابة أن بلالاً كان محب الصوت إلى أسماع المسلمين ، وأنهم كانوا يقرنون دعوته بصلوة النبي بهم فيزيد لهم هذا خشوعاً لسماع صوته فوق خشوع .

على أننا نقرأ في آياته فتح مكة أن رهطاً من المشركين كانوا ينكرون نداءه ويتساءلون : أما وجد محمد غير هذا العبد ينادي على ظهر الكعبة ؟ وكانوا يستكثرون من رجل كائناً من كان أن يعلو ظهر البيت الذي لم يصعد إليه أحد في الجاهلية . فهاهم أن يروا « عبداً » يصعد إليه ويجهز بذلك النداء .

قال بعضهم للحارث بن هشام : ألا ترى إلى هذا العبد أين صعد ؟ فلجاً الرجل إلى حكمة المصطر وقال : دعه : فإن يكن الله يكرهه فسيغيره .

وكان الحارث بن هشام وأبو سفيان بن حرب وعتاب بن أبي سعيد جلوساً بفناء الكعبة يوم أمر النبي بلالاً أن يصعد إلى ظهر الكعبة فيقيم الأذان . فقال عتاب : لقد أكرم الله أسيداً ألا يكون سمع هذا فيسمع منه مايغيبه ، وقال الحارث بن هشام : أما والله لو أعلم أنه محن لاتبعته ،

وأنكر أبو سفيان ماء مع أو قبل في بعض الروايات أنه جمجم فائلاً :  
لأنقول شيئاً . ولو نكلمت لأخبرت عنى هذه الحصا .

وقيل أن تخيل هذا الإنكار إلى شيء يؤخذ مأخذ النقد ينبغي أن نذكر  
أن ذلك الوصف جاء من المشركين الذين كانوا خلقاء أن ينكروا أول  
أذان يرتفع في سماء مكة ولو ترجمت به الملائكة . حادثة سواعدهم  
الأطيار ، وأنهم سمعوه زعيقاً و «نهايقاً» كما قالوا لأنهم سمعوا شيئاً لا يصدقونه  
ولا يستريحون إليه . وكانت بهم عنجهية السادة في النظر إلى العبيد ،  
وكان لبلال عندهم وتر معروف بمن قتل من سادات مكة في غزواته  
مع النبي عليه السلام .

فإذا ردتنا إعجاب المسلمين بصوت المؤذن الأول إلى الخشوع ثم إلى  
ذكر النبي الحبيب . وردنا كره المشركين إياه إلى التفرقة ثم إلى العنجهية  
والعداء . فقد بقي شيء واحد يتفق عليه هؤلاء وهؤلاء وهو جهارة الصوت  
وابتعاد مداه في أجوز الفضاء . ولا حاجة بنا إلى العنا في المرازة بين  
خشوع المسلمين وعداء المشركين لنقل إن اختيار النبي إياه يدعوه ويذعنوا  
المسلمين دعوة عامة يسمعها كل يوم خمس مرات - هو الشهادة لصوت  
المؤذن الأول بالسلامة من التفرقة والتشوّذ المعيب . فما عهد محمد عليه  
السلام خاصة إلا أنه كان يحمد المنظر الحسن . وكان ينكر كل نكير  
ويستريح إلى كل جميل .

# المؤذن الأول

كتب عن الخلفاء الراشدين وكبار القادة والولاة من صحابة النبي عليه السلام كلام كثير باللغات الأوروبية في أثناء الكتابة عن تاريخ الإسلام . ولكن الذى كتب عن الصحابة من لم يتولوا الحكم ولا اشتراكوا في السياسة العامة - كبلال بن رياح - جد قليل ، وبين هذا القليل الذى كتب عن بلال خاصة فصل في اللغة الإنجليزية للأديب القصصي لفcadie Hearn الذي عمل جينا في الصحافة الأمريكية وقضى زماناً في جزر الهند الغربية التابعة لفرنسا ثم حال بين بلاد الشرق واستقر باليابان وبين فيها بزوجة يابانية ومات هناك سنة ١٩٠٤ بعد أن قضى حياته الأدبية كلها هائماً بنفحات الشرق الروحية سواء هبت عليه من بلاد العرب أو من الصين أو اليابان .

ولاشك أن ترجمة هذا الفصل إلى العربية ترده إلى اللغة التي هي أحق به وأولى . وتعد مناسبة نقله إلى العربية سانحة كل السروح في صدد الترجمة لبلال رضى الله عنه برسالة مستقلة به مقصورة عليه . وهو عدا ذلك فصل قيم يميش بالعطف الإنساني والروح الشعرية والفكاهة الأدبية ، ويضيف كثيراً إلى علمنا بأثر الأذان الإسلامي في نفوس الأدباء الغربيين ، ولا سيما الأدباء من طراز هيرن الذين أظمأتهم الحضارة العصرية وتشوقت نفوسهم إلى الرى الروحاني من ينابيع أخرى غير ينابيع أمريكا وأوروبا .

وقد مهد هيرن لفصله عن « المؤذن الأول » بأبيات الشاعر إدوبن أرنولد Edwin Arnold الذي يقول فيها مخاطباً العزة الإلهية :

« لو أن عابديك اليوم على الأرض طاف بهم طائف من الفناء -  
فجاءة وصممت كل مؤذن برفع الصوت بالتكبير في سكينة السماء - لما

خلت الدنيا بعد هذا من آيات شهد بوجودك على الأرض وفي أغوار الماء . نعم . . . ولو ذهبت هذه وذهبت الأرض معها لبقيت لك آيات في أعلى السماء أعظم وأعمى . إذ كل شارقة فوقنا من تلك الشموس التي تستعمل إلى مطلع النهار وتلك الكواكب التي يعود بها الليل كل مساء - هي يارب « دراويشك » التي تدور في حلقة الذكر حول عرشك الوضاء » .

ثم قال هيرن : « إن السائع الذي يهجم لأول مرة بين جدران مدينة من مدن الشرق على مقربة من إحدى المنائر على المساجد الجامعة - قلما تفوتة خشعة الفؤاد لذلك الحال الوقور الذي ينبعث به دعاء المسلمين إلى الصلاة ، وهو لا شك يستوعب في قلبه - إذا كان قد هيأ نفسه للرحلة بالقراءة والمطالعة - كل كلمة من كلمات تلك الدعوة المقدسة ، ويتين مقاطعها وأجزاءها في نفاثات المؤذن الرنانة حيثما أرسل الفجر ضياءه المورّد في سماء مصر أو سوريا وفاض بها على النجوم . وإنه ليسمع هذا الصوت أربع مرات أخرى قبل أن يعود إلى المشرق ضياء الصباح : يسمعه تحت وهج الظهيرة اللامعة ويسمعه قبيل غياب الشمس والمغرب يتألق بألوان القرمز والنضار ، ويسمعه عقب ذلك حين تنسرب هذه الألوان الزاهية في صبغة مزدوجة من البرتقال والزمرد . ثم يسمعه آخر الأمر حين تومض من فوقه ملايين المصايبع التي ترتصع بها تلك القبة البنفسجية فوق مسجد الله الذي لا يزول ، وعله يسمع في المرة الأخيرة عند نهاية التنغيم كلمات مقتنة بالأسرار جديدة على أذنيه . فإذا سأله عنها ترجمانه كما فعل جيراردى نرفال أجابه ولاشك بتفسير كذلك التفسير : يامن تناهى توكل على الحى الذى لا ينام . . . عطات جليلة تعيد

إلى الذاكرة تلك الآيات التي ينشونها في المشرق على بعض الحجارة الكريمة ومنها « لاتأخذه سنة ولا نوم » . . . فإن كان الترجمان ممن يعون طرفاً من تاريخ الإسلام فلعله يبنّيه أن المؤذن الأول - أول من رتل الدعاء إلى الصلاة - كان الخادم المقدس الذي اصطفاه نبي الإسلام لهذه الدعوة - بلال بن رياح - صاحب الضريح الذي يشار إليه للسائل في ناحية من دمشق حتى هذا اليوم .

أما بلال هذا فكان أسود إفريقيا من أبناء الحبشة قد اشتهر بقوته يقينه وهو يتحدى دين الإسلام ، ويعيره على الدعوة النبوة وجمال النغم في ترجيح صوته - ذلك الصوت الذي تناوله ومد فيه وكرره كل مؤذن في الإسلام منذ أكثر من ألف ومائتي عام .

وقد رجع بلال أذانه قبل أن ترسم في الذهن صورة المنارة الأولى ، وقبل أن يؤثر القوم اختيار المؤذنين من العميان مخافة أن يرمي المؤذن بعينه منظراً محراً وهو يطل من على سقوف المدينة .

والآن ترتفع إلى السماء منائر لا عداد لها في كل موطن من مواطن الإسلام حتى واحات الصحراء ، وقد تقوم على بناء بعضها أيدٍ جاهلة يميزان البناء فيخيّل إلى من يراها أنها تتلوى من الوجود ، كمتذنة « أوجلة » التي رأها فكتور لارجو Largau في سنة ١٨٧٧ .

أما الكلمات التي يرددها المسلمون في أنحاء عالم الإسلام من حيث تقوم بني القرميد التي ترتفع على قبور الصحراء إلى تلك المنائر السحرية الحاملة التي ترتفع على مسجد « أجرا » عند ضريح « تاج محل » بالهند - فهي بنصها وفصها تلك الكلمات التي ترمي بها صوت بلال المكين . ولا تزال للمؤذن شروط ترعى حتى اليوم ليسمح له بأداء الأذان .

فعليه أن يحفظ القرآن وأن يتزه اسمه وسمعه عن كل سوء . وأن يكون له صوت واضح جهير وضجة فصيحة ومخارج للحروف صحيحة . ولكن شروط الصوت الحسن التي كانت تطلب من المؤذن في صدر الدعوة الحمدية وال المسلمين على ذكر من صوت بلال قد كانت أشد وأصعب مما اكتفى به بعد ذلك . وقد روى الشاعر الفارسي الأشهر مصلح الدين السعدي في كتابه بستان الورد غير نادرة واحدة تدل على آراء أبناء عصره فيما يرجع إلى اختيار المؤذنين وقراء آى الذكر الحكيم .

قال في بعض تلك التوادر إن مؤذناً في سنجار تعود أن يؤذن الأذان أداءً صحيحاً ولكن بصوت كريه إلى كل من سمعوه . وكان صاحب المسجد أميراً عادلاً لا يسيء في عمل من أعماله . فلم يشأ أن يخرج قواد المؤذن المسكين ، وخطبه على نحو يرضيه فقال له : يا سيدى . إن لهذا المسجد مؤذنين أقدمين يعطى كل منهم خمسة دنانير . فهل لك في عشرة دنانير تأخذها أنت على أن ترك لهم مهمة الأذان فيه ؟ . . . فقبل الرجل عرض الأمير وغادر المدينة إلى حيث شاءت له المقادير .

إلا أنه لم يلبث غير قليل حتى قفل إلى الأمير قائلاً : لقد ظلمتني يا مولاي إذ قد زينت لي أن أترك هذا المسجد من أجل عشرة دنانير . فإنهم قد عرضوا على عشرين ديناً حيت كنت على أن أفارقهم فأبيتها . . . فابتسم الأمير وقال : لا يخدعوك إذن . . . فإني لأحسب معطيك خمسين ديناً أوزيد على ذلك إذا أصررت على البقاء هناك !

وفي الكتاب نادرة أخرى لاتقل عن هذه في طرائفها . يزيدنا فيها لها أن نذكر أن الأسلوب العربي المأثور في تلاوة القرآن يكاد يعلو على كل أسلوب معروف في التلاوات الدينية . وخلاصة النادرة أن قارئاً من

حفظ الكتاب كان يجود الآيات بصوت غير جيد . فر به رجل فطن  
وسأله : كم أجرك على هذه القراءة ؟ فقال الحافظ : لاشيء ! قال  
الرجل : وفيه إذن عناوك هذا ؟ قال : حبا الله ! قال الرجل الفطن :  
حبا الله إذن لا تقرأ برحمة الله .

• • •

وببدأ بلال حياته عبداً لأنه كان ولد جارية حبشية ، ولم يعرف عن  
نشاته في الطفولة غير التزرب البسيئ . ومن وصف سيروليام موير إيه يظهر أنه  
كان فاحم السود كثيف الشعر وكانت لوجهه ملامع الزنوج ، وأنه كان  
طويلاً أجناً كأنه الجمل ، لا يروق النظر ولكنه شديد الأسر مفتول الجسد  
متين الأعصاب .

وقد كان لدعوة محمد الأولى أثر عميق في قلوب عبيد مكة ، لأن  
هؤلاء القوم الغربياء في رقة العبودية بين أناس غير أهلهم قد تلقوا  
ولا رب دعوة النبي إلى الآبوبة العليا التي تكلّا الناس جميعاً كما يتلقى  
الجريح بلسم الشفاء والحزين سلوة العزاء .

ولعل بلالاً كان أول من دان بالإسلام من بنى جلدته ، ولذلك قال  
النبي عنه إنه أول ثمرة من ثمرات الحبشة ، ولعل العبد الصغير قد تلقن من  
والدته السوداء شيئاً من تلك الخواطر الفجة التي شاعت في الحبشة باسم  
الديانة المسيحية في القرن الرابع فهياً ذهنه لقبول وحدانية الإسلام .

وما هو إلا أن بدأت فترة الاضطهاد حتى انصب أشدّه وأقساه على  
هؤلاء العبيد . فقد كانت سنة العرب منذ عهد بعيد أن يمحى الرجل  
ذوى قرباه ولو كلفته حمايته بذل الحياة . فمن سفك دم عرب فهو غير آمن

أن يرتد عليه أهله بالثار وأن يستبع ذلك حرباً سجالاً بين العشيرتين إلى زمن طويل . ومن ثم كان محمد وصحابه الأحرار يأمنون بعض الأمان على أنفسهم من سطوة التشكيل العنيف . ولم يكن للعبيد مثل هذه الحماية ، فتعاونتْهم الأيدي بالضرب وتلقوا نذر الموت وذاقوا أمر العذاب معرضين لنيران القيظ في شمس الجزيرة العربية السافعة . فكانت غواية الماء البارد والظل الوارف والطعام الشهي تحت هذا العذاب الذي يضاف إليه عذاب الجوع والظماء أشد من أن تدفعها عزية أولئك المساكين . . . فازالوا واحداً بعد واحد يتفوهون بالعبارات التي كانت تملّ عليهم سبباً لنبيهم ولو خرجت من الشفاه دون القلوب ، وجعلوا يقسمون باللات والعزى على صدق ما يقولون ، وطالما عاد بعضهم فبكى ندماً على ما فرط منهم في تلك المحنَة التكراء .

ولكن النبي قد استنزل لأولئك المساكين عزاء وافياً بما ذكره القرآن عنهم ، حيث جاء فيه : « إِنَّمَا يُفْتَنُ الْكاذِبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْكاذِبُونَ . مِنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ ، إِلَّا مِنْ أَكْرَهَ وَقْلَبَهُ مُطْمَئِنٌ بِالإِيمَانِ ، وَلَكُنْ مِنْ شَرِحَ الْكُفُرِ صَدَرَهُ فَعَلِيهِمْ غُصَبٌ مِنَ اللَّهِ وَلَمْ يَعْلَمُوا عَذَابًا عَظِيمًا » .<sup>(١)</sup>

وقد ظل بلا وحده ثابت القلب واللسان فلم يصبأ ولم ينزل من عقيدته ألم الضرب ولا حر الظماء ولا طول التعرض للشمس على بطاح مكة المثلية ، وعجزت كل هذه المحن أن تثنى عزيمته الحديدية ، فلم يكن له جواب على كل أمر يتلقاه من معدبيه إلا أن يردد قوله : أحد ! أحد ! مشيراً إلى وحدانية الله الذي ليس له شريك .

هذه الفترَة في حياة بلا أيام دخوله في الإسلام هي التي اختارها

الشاعر الفارسي فريد الدين العطار للإشارة بها في كتابه منطق الطير ،  
فقال : « إن بلا بلا قد تلقى على جده المزيل ضربات العصى من  
الخشب ، والسياط من الجلد ، فترى إهابه وسال الدم من جراحه ولم  
يمكّن قط عن توحيد الله الذي لا إله غيره ». .

وأنفق ذات يوم - والحبشى المسكين يتلذّل من ألم ذاك العذاب -  
أن عبر به رجل نحيف البدن صغير القد جميل الملامع واسع الجبين فشهد  
فيمن يشهدون ثبات بلال وشدة عذابه .

وكان ذاك الرجل النحيف هو التاجر عبد الله بن عثمان أبي قحافة ،  
ويعُرف في التاريخ الإسلامي باسم أبي بكر صديق النبي الحبيب  
وزميله في ذلك الكهف الذي تقول الرواية إن العناكب نسجت على  
مدخله خيوطها لتخنق اللاجئين إليه عمن يتبعونها ، ويدعى أبو بكر  
أيضاً بالصديق أى المخلص الوفي ، وكان أبو السيدة عائشة التي قدر لها أن  
تقترن بالنبي وقدر لأبيها أن يخلف النبي على رعاية شأن المسلمين بعد  
وفاته ، وكان إلى ذلك الحين قد أنفق كثيراً من ثروته التي تبلغ أربعين  
الف درهم في شراء العبيد الذين سبمو العذاب على أيدي سادتهم من  
أجل دخولهم في دين الإسلام ، ومعظمهم رجال مهازيل أو نساء ،  
فكان أبو قحافة يؤاخذه لأنه ينفق ماله في إعْتاق النساء والضعفاء ويقول  
له : هلا أنفقته في إعْتاق الأقواء الذين يشدون أزرك ويدرءون عنك  
عدوك ؟ وكان أبو بكر يحبه : كلا . يا بابت . إنما أريد بهم وجه الله .  
ويقول الرواية إن هذا البذل السخى في سبيل التقوى قد أفق الرجل  
حتى ليس الثياب الخشنة من شعر المعز الذي يلقى بالسلا .

فلما شهد بلا بلا في ذلك العذاب لم يطل صبره على روئته بتلك الحال

وأخذ لتوه يساوم أمية بن خلف وأبي بن خلف في ثمنه فباعاه بعiaة  
وعشرة دنانير.

وقليلاً ما كان يخطر على بال أحد من شهد تلك الصفة ، أن يوماً  
من الأيام سيأتي على أمية وابنه يسألان فيه الرحمة من عبدها الذي ضنا  
عليه بكل رحمة فلا ينالانها . فما انقضت عشر سنين على ذلك اليوم حتى  
ظفر بلال بصاحبه وساحت له فرصة بعد وقعة بدر الحامية ، فوقيعت  
عليهما عيناه بين أسرى قرشن ، وشق قلبه أن ينظر إليهما وهما يذبحان على  
مشهد منه ، لأن الإسلام لا يأمر الذين يديرون به أن يجزوا الشر بالخير .  
وقد كان بلال في الحقيقة أول عبد قيم أطلقه أبو بكر ، فأرسله  
عنيقاً لوجه الله .

وكان بلال رجلاً قوياً ، فلا يفهم وصفه بالهزال في قصيدة الشاعر  
الفارسي إلا على معنى المزال الذي توصف به الطبيعة البشرية بالقياس إلى  
قوه الروح .

ولم يلبث لسان الكذب والوشایة أن قال قوله في السبب الذي بعث  
أبا بكر إلى شراء الحبشي المعدب ، فزعم من زعم أنه توخي الفائدة ولم  
يتوخ التقوى والصلاح ، وكانت هذه الأكذوبة خلية أن تسرى  
مسراها في البيئة التي عهدت ذلك التاجر الورع زماناً وهو الأريب الخبر  
بتصریف التجارة ، ولكن محمدأً كان ينكر ما يلغطون به ويتوسع القائلين به  
تأنياً وملامة ، وفي ذلك يقول الكتاب من سورة الليل : « والليل إذا  
يغشى والنهر إذا تحلى ، وما خلق الذكر والأخرى . إن سعيكم لشتى ، فاما  
من أعطى واتقى وصدق بالحسنى ، فسبيره لليسرى ، وأما من بخل  
واستغنى ، وكذب بالحسنى ، فسبيره للعسرى ، وما يغنى عنه ماله إذا

تردى ، إن علينا للهوى ، وإن لنا للأخرة والأولى . فأنذرتم ناراً  
تلظى ، لا يصلها إلا الشقى ، الذى كذب وتولى ، وسيجنبها الأتقى .  
الذى يُؤتى ماله يتركى ، وما الأحد عنده من نعمة نجزى ، إلا ابتغاء وجه  
ربه الأعلى ، ولسوف يرضى .<sup>(١)</sup>

ومن لم أصبح بلال خادماً أميناً لـ « عليه السلام » وكتب له أن  
يساهم بنصيب في نشر دعوة الإسلام .

وتزعم بعض الروايات أن بلالاً عاد بعد هجرة النبي فوقع في أسر  
قريش فعذبوه وضاموه ، ولكنها رواية لا يوثق بها في رأي المراجع التي  
تعتبر حجة في تاريخ الدعوة الإسلامية ، وإنما تلتقي بلال مرة أخرى بعد  
عنته في المدينة حيث كان المؤذن الأول بعد الاتفاق على الأذان .

• • •

ولم يكن الأذان معروفاً في مستهل الدعوة الإسلامية حين كان المؤمنون  
فقة قليلة تقيم إلى جوار نبيها ، وإنما كان الأذان صحيحة مسموعة بنادي  
بها المنادى إلى الصلاة الجامعة .

لم عرف الأذان بعد بناء مسجد المدينة وتحويل القبلة من بيت  
المقدس إلى مكة وكتبتها . إلا أن بيت المقدس لم يزل له شأن في  
المأثورات الإسلامية ولم يزل عزيزاً في قلوب المسلمين .

ألا يذكر الذاكرون من علماء الساعة الكبرى أن عيسى بن مرسم  
سيقبل عند حلول الساعة إلى مسجد بيت المقدس قبيل صلاة الفجر  
فيشرق المسجد بطلعته ويتقدم إلى محراب الإمام فيبيت أولئك الذين  
يزعمون أنهم من أتباعه حين يعلن بينهم شهادة أن لا إله إلا الله وأن

محمد رسول الله ؟

(١) سورة الليل بأكمتها

أما كيف خطرت فكرة الأذان فقد كان ذلك بتفيق عجيب . وفجأة أن النبي حين فرغ من بناء مسجده - الذي بعد على زهاده بنائه مثلاً للأسلوب العربي في البناء - نين على الأثر أن دعوة المسلمين إلى الصلاة على النحو الذي اتبعوا قبل ذلك ليست مما يوائم أحوال المسلمين في ذلك الحين ! لأنها خلوا من ذلك الجلال الذي لا يغنى عنه في إقامة الفرائض العامة والشعائر العلنية .

وخطر للنبي في بدأه الأمر أن يتخد بوقاً للدعوة إلى الصلاة ، ولكنه لم يشاً أن يحول القبلة عن بيت المقدس ثم يتخد لدعوة الصلاة أداة كان يستخدمها اليهود في بعض الصلوات .

ثم خطر له أن يتخد للدعوة ناقوساً يدق في ساعات معلومات ، ولكتبه لم يجدوا في المدينة من يصنع الناقوس المطلوب . وإنه ليوشك أن يتخد للدعوة ناقوراً من الخشب إذ ستحت فكرة الأذان لبعض الصالحين في رؤيا المنام .

فقد رأى ذلك الرجل الصالح فيما يرى النائم أنه لقى على مقربة من داره - وهو يسرى في ضوء القمراء - رجلاً طوالاً في ثياب خضر يده ناقوس جميل ، وبدأ له أنه قارب الرجل الطوال يسأله أن يبيعه الناقوس . فتبسم الرجل الطوال وراح يسأله : ولأى شيء تريده ؟ فقال له : إنما أشتريه للنبي عليه السلام ليدعوه به المسلمين إلى الصلاة .

قال الرجل الطوال . وكأنه يزداد في مقاله طولاً : كلا . بل أخبرك بما هو أصلح وأجدى . فخير من ذلك أن ينادي مناد بالدعاء إلى الصلاة من سقف المسجد كما أصنع . وانطلق في ندائـه بصوت رنان عجيب

سماوى الجلال يبعث الوجل الأقدس في قواد سامعه ، وهو يردد ذلك الأذان كما يردد اليوم من شاطئ إفريقيا الغربي إلى تخوم هندستان .

الله أكبر ..

الله أكبر ..

أشهد أن لا إله إلا الله ..

أشهد أن محمداً رسول الله ..

حى على الصلاة ..

حى على الفلاح ..

لا إله إلا بالله .

فهب من رقاده والنغم العجيب يتربد في أذنيه ، وبادر إلى النبي فقص عليه رؤياه ، فسمعها منه النبي كما يسمع الرؤيا الصادقة التي تأتي بالهدایة من الله ، وتذكر تلك الهبة الصوتية النادرة التي خص بها مولاه الوف بلال ، فأمره أن ينادي إلى الصلاة بتلك الكلمات التي معها المسلم الصالح في منامه ، وكان الليل في هزيعه الأخير فوعي المؤذن الأول واجب صناعته الجديدة قبل مطلع الفجر . وما هو إلا أن طلعت بشائر النور الأولى حتى نهض أهل المدينة من نومهم على صوت الحبيسي الساحر يردد الأذان من مشرف عال يحيى المسجد . فكان ذلك فاتحة تاريخ المنارة الجميلة التي تتسم بها قبل غيرها ملامع العماره في المدن الإسلامية ، وكان مصعد بلال في تلك الليلة إلى الشرفة المضاءة بنور الكواكب على سقوف المدينة هو أول خطوة على سلم المنارة الباقيه قبل ألف ومائتي عام .

في خلال تلك القرون جمِيعاً لم يُعرف الإسلام يوماً واحداً لم ترتفع في صيحة الأذان إلى الله.

ولأنزال نفثات الأذان تعلم طريق الساعات لسكان مداشر شتى لا عداد لها : وفي المؤثرات أنها ستكون علاماً للساعة التي تقوم فيها القيمة ويظهر فيها المهدى المنتظر - مسيح الديانة الإسلامية - فيعلن الأذان بصوت جهورى يدوى في أنحاء العالم بأسره !

وما برحى دعوات الصلاة تستجتاب في العالم الإسلامي بدقة يدهش لها السياح ويعجبون .

وقد اشتهرت هذه الدقة عن المسلمين في استجابة داعي الصلاة حتى استخدمت أحياناً في الإضرار بهم والإغارة عليهم . فاتفاق في نيسابور - تلك المدينة الخبيثة إلى عطار الروح الشاعر المعروف باسم العطار - أن الأذان أعلن لأول مرة غدرًا وختلا للإيقاع بمن يستجيبون إليه . إذ حدث في السنة الثامنة من القرن السابع أن أغارت على المدينة جموع جنكيزخان ، وكان من عادة هذه الجموع التي درجت على الاستصال والتخريب عادة فريدة بين الأمم في قسوتها وغدرها ؛ وهي أن يعودوا إلى المدينة فجأة بعد تخريبها ليعملوا السيف فيمن رجع إليها من أهلها مطمئناً إلى جلاء العدو عنها أو فيمن يقبلون على الأنفاس المختربة ليستخرجوها نفاثس الاعلاق منها . فلما عادوا إلى نيسابور على هذا التحول أمر الزعيم المغولي بإقامة الأذان فأقبل إليه بهذه الحيلة كثيرون من كانوا يعتصمون بالخانق والزوايا المهجورة ، وصدق المؤرخ الفارسي حين قال في وصف هذه الجموع : « إنهم يقصدون إلى إبادة نوع الإنسان وفناء العالم ولا يقصدون إلى السيادة أو الغنيمة » .

إن جو المأثورات - بما يعفه من الأشعة والحالات - ليرن فيه صوت  
بلاد أبداً كما رن في الحلم صوت ذلك الغريب في الأكسية الخضر متبعنا  
من عالم فردوسى إلى مسريل بالضياء .

وليس في مقدورنا بعد انقضاء تلك المئات من السنين أن نعرف  
حقيقة صوت المؤذن الإفريقي ولأن نقوم مزاياه الموسيقية التي لاشك  
فيها . ولكننا إذا صع لنا أن تستدل بما قيل في وصفه على طبقته الموسيقية  
فالأغلب الأقرب إلى الحقيقة أنه كان من طبقة « الباريتون » المعروفة لدينا  
بالامتداد والغزارة خلافاً للنسمة العربية التي تعرف بشيء من الحدة  
والنعومة .

ولا يعززنا السبب لأن نشك في أن أحداً من المشهورين بين أرباب  
صناعة الغناء في الجاهلية كان من ذلك العنصر - العربي - الذي وصفه  
سائح فرنسي فقال : إنه شعب صخاب ، وقد أثبتنا الدكتور بيروفi  
في كتابه الممتع عن النساء العربيات الذي نشر بالجزائر سنة ١٨٤٨  
أن معظمهم كانوا عبيداً وأن جميع العبيد قبل الدعوة الخالدية كانوا على  
وجه الإجهال من الحبس أو الزروج ، ولا يبعد أن تكون القبيلتان  
المشهورتان باسم جرادني عاد - ولايزال لأغانيهما بقية مروبة - فتاتين  
جيشيتين .

وتفعل الأخبار إنها كانتا لعبد الله بن جدعان من سلالة عاد ، وإن  
فترات التاريخ العربي لم تخلي من عترة أو خلاصين نبغوا في الشعر أو في  
الفن أو الغناء : ومن هؤلاء الأغربة السود ذلك الأسود الذي نظم إحدى  
المعلمات ورويت له أغان وأناشيد بين أحسن القصيدة ، وتعنى به عترة بن  
شداد .

ومنهم خفاف الشاعر الفارسي ابن عم الخنساء ، والشنفرى الذى لم يكن حظه من الشعر بالقليل . وقد شهر الحرب وحده على قبيلة كاملة ثاراً لحميه الذى قتلوا لأنه ارتضى لبنته زوجاً من غير أكفاءها وأقسم لا يهدأ أن أو يقتل منهم مائة بقتيله . فأصاباب تسعه وتسعين منهم لم أصابوه وقطعوا رأسه وجاء رجل منهم فركله بقدمه العارية فجرح في قدمه وفسد جرحه فمات . فقيل إن الشنفرى بر بقصمه وهو قتيل .

ويروى عن النبي أنه ودلو شهد عنترة بن شداد . ولعله لم يكن يود ذلك إعجاباً بشعره كما وده لعلمه بجدوى ذلك الفارس الشاعر لدعونه ، إذ يخنح إليها ويقود لها عنتاء الصحراء جميعاً تحت لواء نبي يبشر بالمساواة .

وطوت روح الإسلام شيئاً فشيئاً قصيدة الصحراء الجميل بالوانه الساخنة التي تشبه الوانها ، وحرارته التي تشبه حرارة رماها ووقدته التي تشبه وقده سماها ، ولكن الأغربة لم تزل تغني وإن كفت عن نظم المعلقات ! ولم يكن بالقليل عدد المغنين السود أو الخلاسين الذين نبغوا في القرون الثلاثة الأولى بعد ظهور الإسلام ، فسعيد بن مذحج الذي صادر الخليفة عبد الملك ماله لأنه فتن أبناء الأشراف بسحر غنائه فأجزلوا له العطايا وضيعوا تراثهم عليه كان عبداً من عبد مكة ، وأبو محجن نصيب بن الزنجي قد لقي الحظوة من أمراء كثيرين وحكام مختلفين منذ أيام عبد الملك إلى أيام هشام . وقد حشا يزيد الثاني فاه دراً في يوم من الأيام .

وأبو عباد معبد - أمير الغناء في عصره - أطرب ثلاثة من الخلفاء . وغنى على يزيد من الطرب وهو يستمع لغنائه ، ومنحه خلفه اثنى عشر

الف دينار جائزة واحدة . ومشى في جنازته الوليد الثاني هو وأخوه في ثياب السواد حدادا عليه ، وكان قد مات في قصره .

ويبدو أن سلامة الزرقاء - التي بلغ ثمن القبلة منها أربعين ألف درهم - كانت من سلالة السود ، وكانت سلامة القدس وجابة صاحبها من جواري المدينة المولدات ، وتروى قصة من أشجع القصص العربية عن غرام يزيد بجابة هذه وموته حزناً عليها .

والأدلة كثيرة على أن أصوات الجواري السود وأساليبهن في الغناء كان لها سحر ملحوظ في نفوس ساداتهن المسلمين ، كما يؤخذ من مطالعة أدباء العرب والقرس في بعض الأحيان . وقد قيل إن إسماعيل بن جامع أعظم المغنين في عصر الإسلام الذهبي أعطى جارية سوداء أربعة دراهم لينقل عنها نغماً غريباً ، معها ترجم به وهي تحمل الجرة على رأسها . ثم وضع في ذلك النغم دوراً ، معه الخليفة هارون الرشيد فقال إنه لم يسمع مثله قط في جهاله وابتکاره وأجازه عليه بأربعة آلاف دينار ومتزلق تقىس الأثاث والرياش .

ويقص علينا السعدي - الشاعر الفارسي - أنباء أخرى نعلم منها أن أرباب الغناء من السود قد بقيت لهم متزلتهم في هذا الفن إلى ما بعد صدر الإسلام ، ومن تلك الأنباء قصة رواها في كتابه بستان الورد من أحوال الدراوיש وكان لها شاهد عيان .

قال :

« خرجت إلى الحجاز في رفقة من الشبان الأذكياء ، وكانوا يترنمون في الطريق بين حين وحين بعض الأشعار الصوفية ، وكان يبتدا رجل من الأتقياء ينكر سلوك الدراوיש لأنّه يجهل حالمهم ولا يعرف

نحواهم ، فلما بلغنا نخل بني هلال بربنا من خيام بعض العرب غلام أسود يتغنى بصوت يستنزل الطير من السماء ، ونظرت إلى جمل صاحبنا التقى قد أخذه الصوت الساحر فألقى برأسه إلى الأرض وهام في الصحراء ، فصاحت بالرجل : يا هذا ! إن صوت هذا الفتى قد عمل في الحيوان الأعجم ولم ي العمل فيك » .

وذلك أنه كان من عادات العرب القدية أن يحفزوا الإبل إلى المسير والصبر على السفر بالحان الحداه ، وقد روى جنتيوس *Genius* معقباً على هذه الواقعة في ترجمته لستان الورد (أمستردام ١٦٥٤) قصة أخرى أعجب من الأولى فقال : « إن مؤلفاً من الثقات نزل بضيافة رجل في الصحراء ضاعت منه جميع إبله ، فجاءه عبد زنجي وسألة أن يتشفع له عند مولاه في ذنبه ، فلما حضر الطعام أبى المؤلف الضيف أن يمد يده إليه أو يصفح صاحب الدار عن ذنب مولاه . فقال له صاحب الدار : إن هذا العبد خبيث ضيع عليه ماله ورده إلى أسوأ الحال ، وقد منحه الله صوتنا جميلاً فأفنته حادياً لا يلي فاجهدها بسحر حدائه حتى قطعت في يوم واحد مسيرة ثلاثة أيام . ولكنها لم تثبت أن نفقت جميماً ساعة وضعت عنها أحراها لفترط ماناها من الإبعاء ، وقد وجب لك حق الضيف فتقبلت شفاعتك وأغفت هذا العبد الخبيث من الجزاء » .

ومن النوادر التي تروى في هذا المعنى وتدل على شأن الحداه في المشرق - نادرة حكاها جلال الدين في تاريخه حيث قال إن المنصور أجاز سلماً الحادى بنصف درهم لأنه أطربه بحدائه حتى أشك أن يسقط عن جمله ، فقال سالم : لقد حدوت هشام فأجازني بعشرة آلاف ! ». فما لاشك فيه أن المعني في الجاهلية وفي القدر الأول من الإسلام

كانوا على الأكثر من العبيد والملدين . وأن هؤلاء العبيد السود كانوا من ذوى الهبات الصوتية العجيبة وبلغوا الرفعة بمهارتهم في الصناعات الموسيقية ، فلا داعى للشك في ملكة الغناء عند بلال ولافق قيام المؤثرات عن صوته الحسن على أساس صحيح . . . وبيقى أن ننظر هل هو الذى أبدع لحن الأذان الذى مضى عليه المؤذنون من بعده أو أنه قد أدى الأذان كما أمر به وأوحى إليه .

وعلينا أن نذكر « أولاً » أن العرب الأقدمين مع حاسبيهم الموسيقية لم ترتفع الموسيقى بينهم فوق طبقة التجويد الصوف إلا في الفرط النادر ؛ وغاية ما بلغوه في هذا الباب يشبه الصدحات الكورسيكية الحديثة بما فيها من الزركشة والتزديد على هوى المغني أو على هوى السامعين . فتعاد الكلمة الواحدة مرة بعد مرة بتمويه وتجوييد ومد وقصر يطول التكرار فيه حتى ليستغرق إلقاء القطعة الواحدة من النظم بعض ساعات .

ولاتزال هذه التزعنة في الغناء باقية على حالها بين العرب المحدثين ، فقد صدق بيرون Perron حين سأله : أي ساعي في مصر لم يسمع كلمة ياليل تعاد مرة بعد مرة ونصف ساعة أو تزيد ؟

والأغلب أن الأنعام العربية لم تكن لتزيد في عهد الدعوة الخمودية على ثلاثة أنواع متميزات : وهى ما يسمى باللغم البسيط ويقى به فى مقام الوقار ومعارض البطولة أو السهولة كغناء الحرب والخداء .

وما يسمى باللغم المركب وهو يتالف من حركات عدة وترجيعات صوتية كثيرة ، وما يسمى بالخفيف وهو يستخف السامع إلى الطرف ويهزه ويحرك أشجانه وينحرجه عن الوقار .

ولما كان بلال عبداً وكان ولا ريب في بعض أوقاته يسوق الإبل فقد .

كان على الأرجح يتغنى بالخداء ويعالج النغم البسيط . ولكنه - بسليقته الإفريقية التي طبع عليها أبناء جلدته - ربما وجد من وقته متسعًا لترديد الأصوات المركبة واستطاع من ثم أن يلقي الأذان في الحانة المعروفة . فلا ينحو أن النغم الذي يسمع في المنام قلما يثبت في الذاكرة ، وأن النغم الذي بهم المسلم الصالع من الطيف الغريب صاحب الثياب الخضر يصعب أن يعلق بذاكرته ويجري على لسانه وهو يقص رؤته على النبي (صلوات الله عليه) .

فلا يبعد إذن أن يكون بلال قد دفع الأذان وصاغ منه اللحن الذي أوحته إليه سليقة الإفريقية الآبدة فأقره النبي عليه كما أقره على ما أضافه بعد ذلك إلى أذان الصبح حيث زاد عليه « الصلاة خير من النوم ». ولا جرم يقره محمد على أسلوب ترتيله وهو الذي كان يقرره إليه ويسأله الرأى في مهارات الأمور . وقد كان يؤثره على غيره من المؤذنين . فلم يكن يؤذن لأحد الرجلين اللذين ندباه للأذان بعده أن يدعوا إلى الصلاة وبلال قادر على الدعاء إليها .

• • •

ولزم بلال النبي عن كثب طوال حياته . فكان يوقظ النبي بعد الأذان أحياناً بآية من الآيات أو بكلمة من جوامع الحكمة والتقوى . فإذا اجتمع المصليون بالمسجد اتجهت الأنظار نحو الإفريق الواقف بالصف الأول ليتلوه في حركات الصلاة ، فإن من واجب المؤذن بعد إعلان الأذان أن يصحب الإمام بالتكبير والدعاة كما يصنع الشمامس مع الأسقف في الصلاة المسيحية .

ولما تعاظمت قوة الإسلام تعاظمت معه مكانة بلال وعهدت إليه

أمور أهم وأكبر من الأذان . فكان حازن بيت النبي وأمينه على المال الذي يصل إلى يديه . وتلقى من النبي مفاتيح الكعبة يوم دخل مكة في موكيه الظافر وكان هو الذي أقام الأذان على أعلى مكان في تلك البناء التي اشتهرت الآن في أنحاء الكرة الأرضية . وكان هو الداعي إلى الصلاة يوم حضر إلى المدينة ملوك حضرموت للدخول في الإسلام . وكان هو الذي يدعو إلى الصلاة حين يختشد فرسان الإسلام بالصحراء لقتال عابدي الأوثان .

وتروى عنه أخبار شتى بعد وقعة بدر وفتح خيبر تشف عن بعض شديد لأعداء وليه والحسن إليه لاحاجة بنا في هذا المقام إلى تفصيلها . وأجمل من هذا أن نذكر للأسود الأمين غيرته على شخص النبي يوم ذهب معه في حجة الوداع فظل يحرس على راحته طوال الطريق ويمشي إلى جانبه مظلا إياه بستار في يده يحميه وهم الظهيرة ، ولعله في تلك الرحلة قد عبر في الوادي المقدس تلك الأماكن التي كان سادات قريش يغذبونه وهي حر شمسها .

ثم توفى محمد « عليه السلام » فسكت الصوت العجيب ودعى مؤذنون آخرون لدعاء المسلمين إلى الصلاة . لأن بلا عاهد نفسه إلا يؤذن لإمام بعد بيته ووليه .

ولا نعلم كم من الوقت قضاه بلال في صحبة أبي بكر بالمدينة . ولكنه ولاريب كان في موضع الرعاية والكرامة بين المسلمين ، وكان له من جلال القدر في أنظارهم ما خوله أن يخطب امرأة عربية حرة لأخيه الأسود وهي رعاية عظمى بين قوم لا يزالون يفخرون بصحة النسب وسمون أنفسهم بالأحرار أي الخلص من النسب الخليط .

ويؤخذ من بعض الأنبياء أن بلاط قد تولى بعض مهام الدولة بعد الخليفة الأول . فلما أراد الخليفة العادل الصارم في عدله - عمر بن الخطاب - أن يحاسب « سيف الله » خالد بن الوليد على بعض أعماله كان بلاط هو الذي نزع عامة خالد وأوثق يديه أمام جماعة المسلمين بالمسجد وهو يردد مشيئته أمير المؤمنين .

ولكتنا لانسمع بعد هذه القصة عن بلاط إلا القليل ، حتى وصل عمر إلى الشام فتعلم أنه كان يصحب الجيش وأنه كان قد منع بحوار دمشق قطعة من الأرض واعتزل الحياة العامة كل الاعتزال .

وكان معظم الصحابة قد فارقوا الدنيا ، ولحق أبو بكر وخالد بالنبي في رضوان ربه كما لحق به آخرون من جاهدوا معه في معارك الإسلام الأولى . ولم يكن الجيل الجديد على نمط الجيل الذي تقدمه في المعيشة ، فزالت أو كادت تزول من حياة العرب تلك البساطة البدوية التي درجت عليها ، وظهرت بينهم بدع من الترف الآسيوي لم تكن معهودة فيما مضى ، وتدفقت أموال فارس على المدينة كأنها سيل من الذهب حتى دمعت عينا الخليفة عمر وهو ينظر إليها ويخشى منها الفتنة والحسد على رعاياه .

وفي خلال ذلك كانت العقبة التي تعذّب بلاط من أجلها ودان بها زمناً وهي لا تتجاوز حتى أبي طالب - قد جاوزت البرور والبحار إلى سوريا وفلسطين وفارس ، وشهادتها قبل أن يسلم روحه إلى ذلك الذي لا ينام وهي تسلك سبيلاها إلى القارة الأفريقية فتضمنها إلى فتوح الإسلام . وبهذا أصبحت دعونه الأولى - دعوة الأذان - مستجابة بين أقوام من المتعبدين من تخوم الهند إلى شواطئ الأطلس ، وقريع فرسان الصحراء

العربية أبواب كابل . . . ولعل ولداً من ذرية بلال قد عاش حتى رأى  
الدولة تنتد على بقاع الأرض مسيرة مائتي يوم بين المشرق والمغرب . وإن  
ما بلغته الفتوح الإسلامية - حتى في السنة الثانية عشرة للهجرة - لخلق  
أن يستجيش في صدر الشيخ حمبة الهرم حمية الدين التي عمر بها مادين  
جانبيه .

• • •

سكت صوت بلال عن ترديد الأذان بعد نيه ووليه ، لأنه رأى في  
حسابه التقى أن الصوت الذي أسمع نبى الله ودعاه إلى بيت الصلاة  
لайнفع أن يسمع بعد فراق مولاه . ولنا أن تخيله في مأواه بالشام وأنه  
ليدعى مراراً إلى ترديد ذلك الدعاء الذي أعلنه لأول مرة تحت قبة السماء  
المضاء بمصابيح الكواكب ، وإنه ليضطر مراراً إلى الإباء والاعتذار  
لأولئك الذين كانوا يجلونه إجلال القديسين وبيودهم لو بذلوا أموالهم كلها  
ليسمعواه .

إلا أنه لما ذهب عمر إلى دمشق توسل إليه رؤساء القوم أن يسأل بلالاً  
إقامة الأذان تكريباً لحضر أمير المؤمنين ، فرضي بلال وكان أذانه الأخير .

• • •

لقد كانت غيرة فتیان الدين الجديد في تلك الأيام غيرةً يوشك إلا  
تعرف الحدود ، ومن الحق أن النبأ الذي سرى بينهم مبشرًا باستناعهم إلى  
أذان بلال قد أذكى في نفوس أهل المدينة الوردية الشذى حميةً مفرحةً  
لانظن أن العالم المسيحي قد شهد لها مثيلاً في غير أيام الصليبيين .  
فلا شاعت البشري بين أبناء المدينة بسماع صوت المؤذن النبوى لاح  
للآكثرين ولاشك أن الظفر بسماع هذا الصوت غنيةً مقدسةً تكاد أن

تضارع الظفر بسماع النبي عليه السلام . . . وأنها أفسر أحدهن في الحياة تروى بعد السنين الطوال للأبناء والحفدة . وقد يكون في المدينة من تلقى النبأ بشعور لا يتجاوز التطلع والاستشراف ، ولكن الأكثرين الذين تزاحموا في صمت وخشوع واجنح القلوب مرهق الآذان لسماع « التكبير » المعروفة قد خامرهم ولا ريب شعور أعمق وأقوى من أن يلم به النسيان . وتركى روایات العيان هذا الاعتقاد ، لأننا نعلم من تلك الروایات أنهم بعد هففة الانتظار في تلك اللحظة لم يلبثوا أن «معوا رنة الصوت الجھوري تشق حجاب السكون وتعاقب من حنجرة الشيخ الأفريقي بتلك الكلمات المحبوبة الباقيه حتى بكى عمر ومن معه وتحدرت الدمع على وجوه أولئك الأبطال المجاهدين وارتفاع زفراتهم نشيج عال غطى في المسجد على دعاء الآذان الأخير .

أى فنان موسيقى أو دارس لتاريخ الموسيقى لا يود لو يسمع كيف كان صدى بلال في ذلك الآذان ، وأن يسمع الكلمات الخالدات كما كانت تسمع من أول المؤذنين ؟

ولاحاجة بنا إلى أن نقول إنها أمنية مستحبة ، لأن فن النوطة أو تدوين الأنغام لم يكن معروفا يومئذ بين العرب ، ولم تكن لهم وسيلة لنقل الصوت من جيل إلى جيل غير تعليق الذاكرة ، فليس في وسعنا أن نجزم كل الجزم بما يبقى أو بما تبدل من تلحين بلال للأذان . ولكننا نرجع إلى الفطن وقد يعني في هذا الباب . ولدينا من الأسباب ما يمكن لترجيع بقاء الأصوات نيفاً وألف سنة محفوظة في الذاكرة بغير تدوين ، ولعلنا نستطيع القول بأن بعضًا من النغمات العربية بقيت بهذه الوسيلة من أيام سليمان ، وليس غيره العرب على المأثورات الدينية بأقل من غيرة العربين ، فلا جرم تensus

## لأنغام الأذان فرصة للبقاء في الذاكرة كالفرصة التي ستحت لأنتشد إسرائيل.

فن الجائز أن الأذان الحديث فيه على الأقل نغمات مشابهة للنغمات  
التي ابتدأ بها بلال إذ كانت الكلمات نفسها باقية بغير تبدل  
ولعل مصر التي فتحت بلال بقید الحياة - مصر بلد الخلود الذي  
لا يقبل التبدل - قد حفظت دعوة الصلاة كما كانت ترتل في العشرة  
الثانية بعد الهجرة الحمدية . وقد "معت الأذان من مؤذنين" معهه من  
لال .

ويرضينا أن نعتقد أن بلالا نفسه قد أدى الأذان على نحو يشبه أدائه  
المسموع في مصر الحديثة كما سجله فيلوتو *Villotau* وهو أنغام تذكر السامع  
برسوم العماره العربية وتنقسم إلى أجزاء وأجزاء مما يقع موقع الغرابة في  
تأثيره على مسامع الغربيين .

وقد كان المؤذن الذي "معه فيلوتو أقرب إلى التفنن من المؤذن الذي  
سجل لين *Lane* نغماته في كتابه عن المصريين المحدثين فإذا بها تنتهي وفي  
السمع انتظار لبقية تالية . . . ولعلنا نؤثر أن يكون تلحين بلال من قبيل  
ذلك الأذان لما فيه من تجزئة النغم التي يألفها العرب وتشبه تلك الخفایا  
المستغربة في الأصداء الإفريقية . إلا أن النغم الآخر مع هذا يعبر على  
بساطته عن جمال ووفار ويوحى إلى معنى العبادة الحالدة التي لانهاية لها  
والتي هي أبداً في ابتداء بغير ختام . كما يوحى إلى صلاة معلقة تتصل بما  
بعدها ولو كانت هي آخر صلاة .

تعقیب



من الصفحات التي مرت بنا - مترجمة من الإنجليزية عن الكاتب الألماني لفcadib هيرن - يتيقن للقارئ متزعه الأدب في الكتابة والتصوير . وهو على الأغلب متزع الخيال والمجاز والعنف على الحياة الشرقية التي تمتزج بتاريخ الروحيات والدينيات على الإجمال ، وهو مع تحقيقه في مراجعة المصادر التي اعتمد عليها لم يخل من هفوة هنا أو هناك لا يعيها سوء النية الذي تشف عنه أقوال الكثرين من المستشرقين ، وإنما يوقعه في الخطأ حب المجاز أو الاسترسال في صقل موضوعه وتجميل صورته ، فلا يستغنى هذا المقال الممتع الذي حبي به ذكرى المؤذن الأول عن تعقيب نصحيح فيه من مقاله ما يحتاج إلى التصحح أو الاستدراك .

فن هفواته العرضية إشارته إلى عقب بلال رضي الله عنه وليس له عقب كما ورد في ابن هشام نصاً ، وكما يفهم من السكوت عن ذكر بنين له أو بنات في كل ماقرأناه عنه .

ومن هذه الهمسات العرضية اعتقاده أن أبا رويحة كان أخا لبلال من أبويه أو من أحد هما وهو على أرجح الأقوال أخوه في الإسلام على سنة المؤاخاة التي كان النبي (صلوات الله عليه) يعقدها بين الصحابة من أنصار ومهاجرين .

غير أن هفوة الظاهر هي مذهبة في تعليل كثرة المغنيين والمغنيات بين الموالي في بلاد العرب وقلتهم بين أبناء البلاد الأصالة فإنه يجتمع في كلامه إلى تعليل هذه الكثرة بنقص في الأداة الصوتية ، أو في القدرة الفنية عند العربي الأصيل ، وأن الموالي والجواري من السود والأحباش سلموا من هذا النقص فكثر اشتغالهم بفن الغناء في الحجاز ثم في غيره من الأقطار الإسلامية .

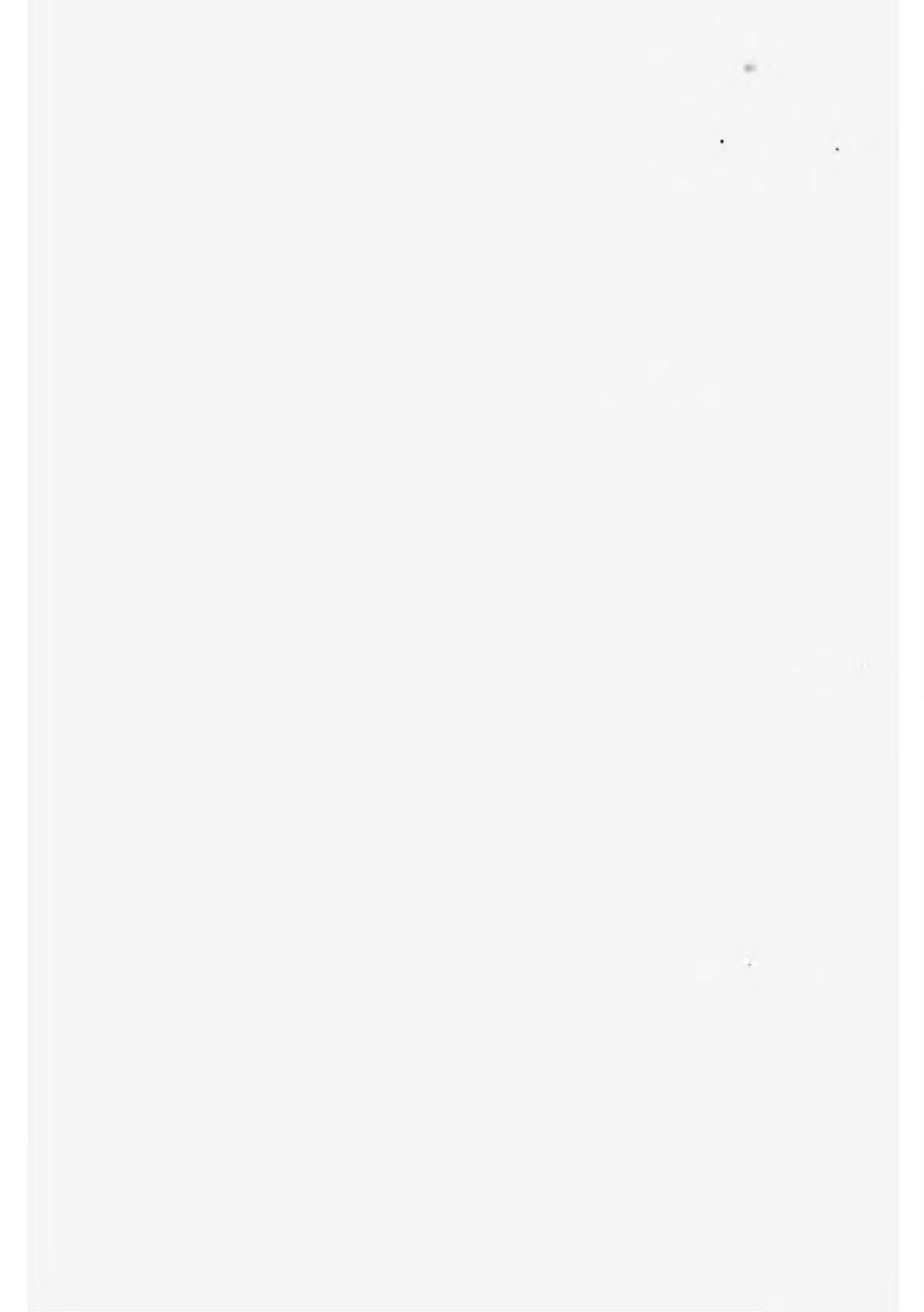
وظاهر أن هذا التعليل بعيد من الصواب ، لأننا نسمع العرب اليوم في حديثهم وندايهم كما سمعوا قبل الإسلام فلا نجد لهم فاقرين في الجملة عن أداء صوت من الأصوات أو الارتفاع في جهارة الصوت وقوته إلى طبقة من الطبقات : ولكنهم كانوا يعرضون عن صناعة الغناء لاعتقادهم في بدوتهم أنها صناعة أنثوية لا تليق بالفارس المقدم ولا بالرجل الكريم . وأن المنادمة والتسلية يحمل المسمع أو جمال المنظر أدنى إلى عمل النساء منها إلى عمل الرجال ، وكانوا أهل حرب أو تجارة فلا يحمدون من الرجل الكريم أن يستغل بعمل غير القتال أو تسيير القوافل بين رحلتي الصيف والشتاء ، وكثيراً ما كان تسيير القوافل بالتجارة ضرباً آخر من ضروب القتال .

وتوارثوا هذا الاعتقاد إلى ما بعد أيام الدولة الإسلامية ، فكان الغناء مقصوراً على الموالي والجواري أو على المختفين الذين يتسبّبون بالنساء في المظهر والكساء ، وهذا كانوا يرسلون الشعر ويطلون الوجه وعنهم أخذ الأوروبيون هذه العادة وعمموها في أزياء أصحاب الفنون من مسيقيين ومصورين وممثلين ، وظل إرسال الشعر وطلاء الوجه شائعاً بينهم إلى زمن قريب . بعد أن نقلوه من الأندلس ونقله الأندلسيون عن أهل الصناعة في مدن الحجاز .

فكثرة المغنين بين الموالي والجواري إنما ترجع إلى هذه العلة لا إلى عجر الأداة الصوتية في العرب الأصلاء ، وقد كانت لهم صناعة غناء لا ينكرونها وهي الحداء والنصيب وما إليه ، فكانوا يبلغون بها أقصى مدى الصوت الإنساني في العلو والقرة والامتداد ، وقد سمعناهم في البداية مع

القمراء فكانت أصواتهم الجهيرية تملأ الصحراء . وهي في الغناء أعنصر  
مكانٍ على امتلاء .

وصوت بلال رضي الله عنه لم يطلب <sup>ع</sup> هذا للأذان لأنّه عرف قبل ذلك في أفنين الغناء ، ولعله رعى الإبل وحداها في بوادي الحجاز أو في الطريق بين الحجاز واليمن وبين الحجاز والشام ، ولم يذكر فقط أنه اشتغل بغير هذا الضرب من الغناء قبل الإسلام أو بعد الإسلام ، فإنما عرفت جهارة صوته في الحرب والسلم وحدها الطريق فاختاره النبي عليه السلام للأذان ، وكانت تقواه وغيرها على الصلاة والعبادة ولزوم المسجد من أسباب ذلك الاختيار .



## فهرس

### صفحة

|     |                    |
|-----|--------------------|
| ٥   | كلمة تصدیر ...     |
| ٧   | مسألة العنصر ..    |
| ٤٧  | العرب والأجناس ..  |
| ٥٣  | الرق في الإسلام .. |
| ٦٧  | نشأة بلال ..       |
| ٧٩  | إسلام بلال ..      |
| ٩٣  | صفات بلال ..       |
| ١٠٣ | الأذان ...         |
| ١١٣ | المؤذن الأول ..    |
| ١٣٧ | تعليق ...          |

---



**نassef مصر**

الطباعة والنشر والتوزيع  
٦٨ شارع كمال سالم - الدقهلية - قطاع سهل - بـ ٢١ بالمنطقة  
ش. ٣٩٤٢٧ - ٠٩٥٢٩٥٥٦٣٩٦

رقم الإيداع : ١٩٦٤

الترقيم الدولي : I.S.B.N ٩٧٧-٢٨٦-٢٣٩-٥